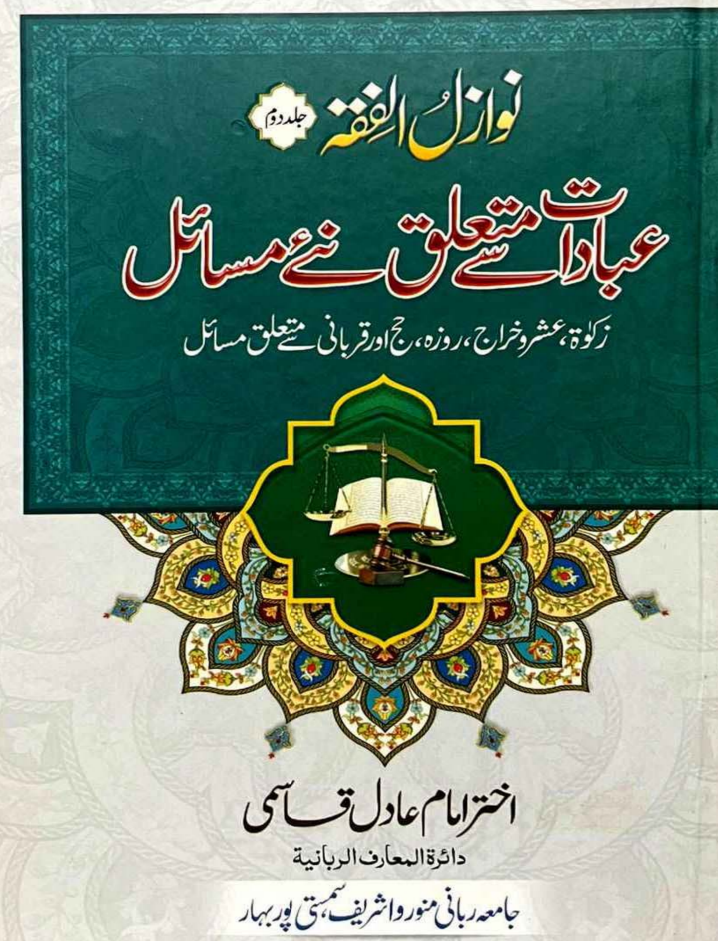


# في مسائل كامستنداور مدلل مجموعه



دِلْنِیْالی الی الی میائل کامستند اور مدلل مجموعه)

نوازل الفقته

جلد دوم

عبا دات سے متعلق نیخے مسائل (زکوۃ،عشروخراج،روزہ، جج اور قربانی سے متعلق مسائل)

اخترامام عادل قاسمی دائرة المعارف الربانیة جامعه ربانی منورواشر بف، سمستی بور بهار جمله حقوق بحق مصنف محفوظ ہیں نوازل الفقه (جلد دوم)

نام كتاب:-

(عبادات (زکوۃ ،عشروخراج ،روزہ ، حج اور قربانی) سے متعلق نے

مسائل)

مولا نامفتی اختر امام عادل قاسمی

صفحات:- معما

سن اشاعت:- همم إصر مطابق ٢٠٢٣ء

ناشر:- دائرة المعارف الربانية جامعه رباني منورواشريف سمستى بوربهار

## ملنے کے پتے

مر کزی مکتبه جامعه ربانی منوروانثریف، پوسٹ سوہما، ضلع سمستی پور بہار 848207مومائل نمبر:9473136822

کمتنبه الامام ،سی 212 ،امام عادل منزل ،گراؤنڈ فلور،شاہین باغ ابوالفضل پارٹ ۲،او کھلا، جامعہ نگر، نئ د ،بلی <sub>25</sub>موبائل نمبر:9934082422

# فهرست مندر جات نوازل الفقه جلد دوم مسائل زكوة

## ☆ز کوۃ کے مسائل – نئے حالات کے تناظر میں: ص ا تا ۲۱

| صفحات      | عناوين                                                              | سلسله نمبر |
|------------|---------------------------------------------------------------------|------------|
| ٣          | اموال زكوة                                                          | 1          |
| ٣          | ملك تام كامفهوم                                                     | ۲          |
| ٧          | مال تجارت کی ز کوۃ قبضہ سے بیشتر                                    | ٣          |
| 1+         | کرایے کی پیشگی رقم پرز کوۃ                                          | <b>^</b>   |
| IN         | جن اموال کا کوئی معین مالک نه ہو ان کی ز کو ۃ                       | ۵          |
| 17         | مال حرام کی ز کوة                                                   | ۲          |
| 19         | قرض پرز کو ق کی تفصیل                                               | 4          |
| 19         | قرض کی ز کوۃ کس پر واجب ہے؟                                         | ٨          |
| 19         | قول اول                                                             | 9          |
| ۲+         | قول ثانی                                                            | 1+         |
| ۲۱         | تبصره                                                               | 11         |
| <b>1</b> 1 | جمهور کامسلک                                                        | 15         |
| ۲۱         | کس طرح کے قرضوں پرز کو ہ واجب ہے؟                                   | ١٣         |
| ۲۳،۲۲      | دین کی تقسیم مدیون کے اعتبار سے - دین کی تقسیم محل دین کے اعتبار سے | ١٣         |
| 77         | پراویڈنٹ فنڈ کی ز کو ۃ                                              | 10         |

| صفحات        | عناوين                                                   | سلسله نمبر |
|--------------|----------------------------------------------------------|------------|
| ۳.           | نما کی حقیقت اور شکلیں                                   | ١٢         |
| ٣١           | نما شرط بھی اور علت بھی                                  | 14         |
| mm           | حاجت اصلیه کی تعریف اور اس کادائره                       | 11         |
| ٣٣           | حاجت اصلیه کی بهتر تعریف                                 | 19         |
| ۳۵           | حاجت اصليه كادائره                                       | ۲+         |
| ۳۵           | مانع ز کوة دین–اقسام واحکام                              | ۲۱         |
| ٣٧           | دین کی قشمیں اور احکام                                   | ۲۳         |
| ٣٧           | اموال باطنه اور اموال ظاہر ہ کے احکام                    | ۲۴         |
| ۳۸           | دین کی دوسری تقسیم – دین الله اور دین العباد             | ۲۵         |
| <b>/ /</b> ◆ | دین کی تیسری تقسیم ـ طویل المیعاد اور قصیر المیعاد       | 77         |
| 44           | دین موجل کے مانع ز کوۃ ہونے کی بنیاد مطالبہ واداپرہے     | ۲۷         |
| ۲٦           | طویل المیعاد قرضوں میں صرف سالانہ واجب الطلب مقد اروضع۔۔ | ۲۸         |
| ۲٦           | کمپنیز پرز کوة                                           | 49         |
| 4            | ہیرے اور جو اہر ات کی زکوۃ                               | ۳.         |
| ۵۳           | اموال تجارت پر ز کو ة                                    | ٣١         |
| ۲۵           | ہول سیل یا پیشکر                                         | ٣٢         |
| ۵۷           | شیئر زاور بونڈس کی زکوۃ                                  | mm         |
| ۵۷           | شيئرز کې ز کو ة                                          | 44         |
| ۵۷           | دوراول                                                   | ra         |

| صفحات | عناوين        | سلسله نمبر |
|-------|---------------|------------|
| ۵۸    | دور ثانی      | my         |
| 4+    | دور ثالث      | ٣٧         |
| 4+    | بونڈس کی زکوۃ | ٣٨         |

# ۸۹۲ تا۲۷ نصاب ز کوة میں اصل معیار – سونا یا چاندی: ص ۲۲ تا۸۹

| 44                                               | ایک پراناسوال           | <b>m</b> 9 |
|--------------------------------------------------|-------------------------|------------|
| 44                                               | قيمتون كاعالمي معيار    | ۴٠         |
| ar ar                                            | اسباب ترجيح             | ١٩         |
| ر جحان – جائزه                                   | عصر حاضر کاایک نیار     | 44         |
| ، میں اتار چڑھاؤ کا معاملہ                       | چاندی کی قدروقیت        | ٣٣         |
| ) توازن کامسکله                                  | نصابوں کے در میان       | 44         |
| ے کے ا                                           | نصاب ز کوة کی حکمیه     | ra         |
|                                                  | بعض مسائل کی تنقیح      | ۲۲         |
| ے میں احناف کا اصل مسلک<br>عین احناف کا اصل مسلک | معیار نصاب کے بار       | <b>۴</b> ۷ |
| ر نصاب ہے؟                                       | كياچاندى دائمى معيار    | ۴۸         |
| Am                                               | انفع للفقراء كامفهوم    | <b>۴</b> ٩ |
| راء کے مفادات پر                                 | نظام ز کوة کی بنیاد فقر | ۵+         |
| ار کے نصاب میں پسر مطلوب نہیں ہے                 |                         | ۵۱         |
| ٨۵                                               | ایک مصنوعی تقسیم        | ۵۲         |
| ۸۵                                               | قلب موضوع               | ar         |

| صفحات | عناوين                       | سلسله نمبر |
|-------|------------------------------|------------|
| ٨٧    | كرنسى نوٹوں میں نصاب كامعيار | ۵۳         |
| ۸۸    | تجاويز ادارة المباحث الفقهية | ۵۵         |

# یرات ز کوة کی معنویت اور نصاب ز کوة کامعیار: ص ۹۰ تا ۱۲۷

| 9+    | اسلامی بیت المال کی مالی مدات                   | ۲۵ |
|-------|-------------------------------------------------|----|
| 91    | ز کوۃ اسلام کے معاشی نظام کا ایک اہم حصہ        | ۵۷ |
| 91    | ز کو ۃ کے مصارف                                 | ۵۸ |
| 95    | مدات ز کوة کی اہمیت و معنویت                    | ۵۹ |
| 91"   | قر آنی مدات میں کسی ترمیم کی گنجائش نہیں ہے     | ٧٠ |
| 91    | فقراء ومساكين                                   | 71 |
| 90    | فقير اور مسكين كافرق                            | 77 |
| 91    | فقر ومسكنت كاثبوت                               | 44 |
| 1 * * | عاملين زكوة                                     | 71 |
| 1+1   | مؤلفة القلوب                                    | 40 |
| 1+1   | مؤلفة القلوب كي قشمين                           | 77 |
| 1+٢   | غیر مسلموں کوز کوۃ نہیں دی جائیگی               | 72 |
| 1+1~  | كيامؤلفة القلوب كاحكم باقى ہے؟                  | ۸۲ |
| 1+4   | مدات کے ذکر میں قر آن کااسلوب بیان              | 79 |
| 1+4   | تملیک کامسّله                                   | ۷+ |
| 1+1   | فی الر قاب (غلامی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے لوگ) | ۷1 |

| صفحات | عناوين                                    | سلسله نمبر |
|-------|-------------------------------------------|------------|
| 1+1   | الغار مون ( قرض کے بوجھ میں دبے کیلے لوگ) | 4          |
| 111   | فی سبیل الله                              | ۷۳         |
| 111   | قر آن وسنت میں فی سبیل الله کااستعمال     | ۷۴         |
| 110   | مخالف د لا ئل كااحتساب                    | ۷۵         |
| 177   | ابن السبيل (مسافر)                        | ۷٦         |
| 152   | مدات کے در میان ترتیب                     | <b>44</b>  |
| 152   | قر آنی تر تیب کی حکمت                     | ۷۸         |
| 110   | ز کوۃ صرف بنیادی مسائل کاحل ہے            | ۷9         |
| 172   | تعاويز اسلامك فقه اكيَّه مي اندُّ يا      | ۸٠         |

## 🖈 مدارس اسلامیه میں اموال زکوة کااستعال: ص۱۲۸ تا ۱۵۱

| ITA  | طلبه مدارس کس مصرف میں داخل ہیں؟     | ۸۱        |
|------|--------------------------------------|-----------|
| IMM  | عام علاءاور خدام دین کا حکم          | ٨٢        |
| ١٣٢  | تملیک ز کوة کامسکله                  | ۸۳        |
| Ira  | تملیک کے مختلف طریقے                 | ۸۳        |
| 11"  | تملیک کی ایک بهتر صورت               | ۸۵        |
| IMA  | طلبہ سے مختار نامہ بنوانا            | ۲۸        |
| 1179 | مهتمم مدرسه کی شرعی حیثیت            | ٨٧        |
| 114  | امیر کے لئے ولایت جبریہ عامہ کامسکلہ | ۸۸        |
| 161  | ا یک شههه کاازاله                    | <b>19</b> |

| صفحات | عناوين                                               | سلسله نمبر |
|-------|------------------------------------------------------|------------|
| ۱۳۲   | دواوراعتر اضات كاجواب                                | 9+         |
| ١٣٣   | اکابر د بو بند کی آراء                               | 91         |
| IMY   | سفر اء مدرسه کی شرعی حیثیت                           | 97         |
| ۱۳۸   | ادارہ کے زکوۃ فنڈ سے دیگر مدات کے لئے رقوم کی منتقلی | 91"        |
| 169   | تجاویز اسلامک فقه اکیڈ می انڈیا                      | ٩٣         |
| 10+   | تجاويز ادارة المباحث الفقهية                         | 90         |

# اسلام كانظام عشروخراج اور اراضي مهندو پاك كاشرعي حكم: ص١٥٢ تا١٩٨

| 100 | عشر وخراج کے مابین وجوہ فرق        | 97     |
|-----|------------------------------------|--------|
| 100 | عشری زمینیں                        | 94     |
| 107 | خراجی زمینیں                       | 9/     |
| 101 | خراج کی مقد اراور نوعیت            | 99     |
| 177 | اراضی ہندویاک کاشر عی حکم          | 1 • •  |
| ۱۲۴ | اراضی پاکستان                      | 1+1    |
| ۱۲۵ | اراضی ہند                          | 1+1    |
| 121 | حقیقت وا قعی                       | 1+1    |
| 127 | ہند ستانی اراضی میں خراج کی شرح    | 1 + 1~ |
| 128 | بعض اكابر كامسلك                   | 1+0    |
| 141 | فتاویٰ دارالعلوم کے دلائل کا جائزہ | 1+4    |
| 17. | پس چ <u>ہ</u> باید کر د            | 1+4    |

| *     |                                           | رارن المعلم والمجارر |
|-------|-------------------------------------------|----------------------|
| صفحات | عناوين                                    | سلسله نمبر           |
| 117   | مجهول الحال اراضي كاحكم                   | 1+1                  |
| ١٨٣   | سر کاری محصول سے عشر وخراج ساقط نہیں ہوتے | 1+9                  |
| ١٨۵   | خراج کی شرعی حیثیت                        | 11+                  |
| IAY   | اخراجات کی منهائی کامسکله                 | 111                  |
| ١٨٧   | مز ارعت کی صورت میں عشر وخراج کس پرہے     | 111                  |
| 1/9   | عشرکے لئے کوئی نصاب نہیں                  | 1111                 |
| 19+   | عشر کس قشم کی پیداوار پر واجب ہے؟         | 116                  |
| 19+   | مجھلی کی کاشت پر عشر نہیں                 | 110                  |
| 195   | شہتوت کے باغات کا حکم                     | 117                  |
| 198   | ثمر دار اور بے ثمر باغات کامسکلہ          | 112                  |
| 196   | سبزیوں میں عشر واجب ہے                    | 11A                  |
| 196   | اراضی وقف کی پیداوار میں عشر واجب ہے      | 119                  |
| 190   | تجاویز اسلامک فقه اکیژمی انڈیا            | 17+                  |

# مسائل روزه مسائل رویت ہلال:ص199 تا ۲۶۱

| ***   | مطلع كامفهبوم اور حدود              | 171 |
|-------|-------------------------------------|-----|
| r+1   | اختلاف مطالع کی حقیقت               | 177 |
| r + p | اختلاف مطالع کے اعتبار کے دلائل     | 150 |
| r+4   | اختلاف مطالع معتبرنه ہونے کی وجوہات | ١٢٣ |

| صفحات       | عناوين                                                          | سلسله نمبر |
|-------------|-----------------------------------------------------------------|------------|
| 717         | بر صغیر کے دور دراز علاقوں میں ہونے والی رویت کا حکم            | 110        |
| ٢١٣         | ا یک خطہ کی رویت دو سرے خطہ میں معتبر ہونے کامعیار              | ITY        |
| 717         | رویت کے لئے فلکی حسابات سے استفادہ                              | 174        |
| MA          | فلکی حسابات بذات خو د غیر شرعی نہیں ہیں                         | 111        |
| <b>TT</b> 1 | شہادت ایک امر ظنی ہے                                            | 119        |
| 777         | شہادت قرائن کے خلاف ہو تو قابل ر د ہو تی ہے                     | 114        |
| ۲۲۵         | شہادت پر قاضی کامطمئن ہونا بھی ضروری ہے                         | ١٣١        |
| 777         | مطلع کو متأثر کرنے والی چیزیں                                   | 127        |
| ۲۲۸         | ا یک شخص کی شهادت پرر مضان کا آغازاور پھر عید کاچاند نظر نہ آنا | IMM        |
| <b>r</b> m1 | گواہوں کے لئے عدل کامعیار                                       | ٦٣٦        |
| <b>r</b> m2 | چاند دیکھنے والوں کی ذمہ داری                                   | ıra        |
| ۲۳۸         | صوبائی قاضی کے اعلان رویت کے حدود                               | 124        |
| 261         | ریڈ یو اعلان کے لئے مسلمان ہو ناضر وری نہیں                     | 12         |
| ۲۳۲         | جن علا قول میں بالعموم مطلع ابر آلو در ہتا ہو۔۔۔۔               | 1111       |
| 474         | جب ملک کے چند شہر وں میں رویت کا اعلان ہو جائے                  | 114        |
| ٢٣٦         | چاند کا اعلان کرنے کا حق کس کوہے؟                               | 16.4       |
| <b>۲</b> ۳2 | غير مجازاعلان رويت كالحكم                                       | ا۲۱        |
| ۲۳۸         | مختلف رویت ہلال کمیٹیوں کی ذمہ داریاں                           | 188        |
| 469         | رویت ہلال میں فلکی حسابات کی شرعی حیثیت                         | ١٣٣        |

| صفحات | عناوين                                                           | سلسله نمبر |
|-------|------------------------------------------------------------------|------------|
| 469   | احادیث رویت ہلال                                                 | الدلد      |
| 202   | فاقدر والم"كي تشر تح                                             | 140        |
| rar   | حدیث میں "رویت" کی تشر تکح                                       | ١٣٦        |
| 100   | نحن امتامية لانكتب والانحسب كامطلب                               | ١٣٧        |
| 101   | فلکی حسابات کے باب میں امت آج بھی ناخواندہ ہے                    | ١٣٧        |
| 101   | فلکی حسابات کے ذریعہ ایک عید اور ایک رمضان کا تصور پوراہو نامشکل | ۱۳۸        |
| 102   | رویت ہلال کواو قات نماز پر قیاس کر نادرست نہیں                   | 169        |
| 201   | فلکی حسابات کے خلاف رویت کی شہادت                                | 10+        |
| 201   | تجاويز ادارة المباحث الفقهية                                     | 101        |
| 109   | تجاویز اسلامک فقه اکیڈ می انڈیا                                  | 127        |

# ہےروزہ کی حالت میں مریض کی جان بجانے کے لئے خون دینا: ص۲۲۲ تا ۲۲۸

| 777         | سقوط کفارہ کے لئے صورت عذر بھی کافی ہے                    | 1011 |
|-------------|-----------------------------------------------------------|------|
| 746         | شبہ کی بناپر کفارۂ رمضان ساقط ہو جاتا ہے                  | 107  |
| 770         | دوسرے کی جان بچانے کے لئے روزہ توڑنے کا حکم – مذاہب فقہاء | 100  |
| 770         | حنفیہ کے اصول پر۔۔۔                                       | 167  |
| ۲۲۲         | اگر مر ضعہ اپنے بچہ کے لئے روزہ توڑ دے                    | 102  |
| 747         | دینی ذمه داری کی ادائیگی پر کفاره واجب نہیں ہو سکتا       | 101  |
| <b>7</b> 49 | فقهاء مالكيه                                              | 109  |
| <b>r</b> ∠+ | فقهاء شافعيه                                              | 17+  |

| صفحات | عناوين                                            | سلسله نمبر |
|-------|---------------------------------------------------|------------|
| r2r   | فقهاء حنابليه                                     | 171        |
| 121   | کسی کی جان بچانے کے لئے خون دینامباح ہے،واجب نہیں | 171        |
| 127   | تجويزادارة المباحث الفقهية                        | 77         |

# مسائل جج منی و مز دلفہ میں حاجیوں کے لئے قصر دانتمام کامسکلہ: ص ۲۷۵ تا ۲۸۷

| r20         | کسی مقام کوکسی شہر کا حصہ کب قرار دیاجائے گا؟ بنیادیں | 176  |
|-------------|-------------------------------------------------------|------|
| ۲۷۸         | آبادی کی شرط                                          | ۵۲۱  |
| r_9         | آبادی سے اتصال کامعیار                                | ۲۲۱  |
| ۲۸+         | منیٰ ایک آباد علاقه                                   | 172  |
| ۲۸۱         | آبادی کے لئے مکانات کی شرط                            | AYI  |
| ۲۸۲         | اگر بعض محلے شہر سے فاصلے پر ہوں                      | 179  |
| ۲۸۲         | فناءشهر کی تعریف                                      | 14+  |
| ۲۸۳         | منیٰ کی حیثیت                                         | 141  |
| ۲۸۳         | منیٰ میں جمعہ کامسکلہ                                 | 121  |
| ۲۸۵         | منیٰ مناخ من سبق ''کامفهوم                            | 1214 |
| ۲۸٦         | اگر قصر وانتمام کی جہتوں میں اختلاف ہو جائے           | 120  |
| <b>۲</b> ۸∠ | تجاويز ادارة المباحث الفقهية                          | 120  |

# ☆ چ میں رمی جمار کے او قات: ۹۲۸۸ تا9۰۳

| صفحات       | عناوين                                 | سلسله نمبر |
|-------------|----------------------------------------|------------|
| 179         | حکمت رمی                               | 124        |
| <b>19</b> + | حكم شرعي                               | 122        |
| <b>791</b>  | ر می کاونت                             | 141        |
| 797         | ر می بتاریخ ۱۰/ ذی لحجبه               | 149        |
| 496         | متعلقه روایات پر ایک نظر               | 1/4        |
| <b>199</b>  | ایام تشریق میں رمی                     | 1/1        |
| <b>*</b> ** | انتهائے وقت جواز                       | 117        |
| m+1         | حنفیہ کی رائے تو سع واعتدال کی حامل ہے | IM         |
| r+r         | مشکلات کو حل کرنے کی ضرورت ہے          | ١٨٣        |
| ۳+۵         | زیاده قابل قبول مسلک                   | ١٨۵        |
| m+2         | منی میں حجاج کے قیام کی شرعی حیثیت     | ۲۸۱        |
| m+2         | تجاویز اسلامک فقه اکیڈمی انڈیا         | 114        |

# اجتماعی قربانی ہے متعلق بعض مسائل: ص • استااسس

| <u>m+</u> | جانور کی خرید میں نیابت کا ثبوت                            | IAA |
|-----------|------------------------------------------------------------|-----|
| ۳۱۱       | ذبح میں نیابت کا ثبوت                                      | 1/9 |
| ۳۱۲       | دیگر مالی عباد توں کی طرح قربانی میں بھی نیابت کی اجازت ہے | 19+ |
| ۳۱۲       | اجتماعی قربانی میں ذمہ داریاں اور کو تاہیاں                | 191 |
| mim       | جانوروں میں حصوں کی تعبین                                  | 195 |

| • /-        |                                                      | _          |
|-------------|------------------------------------------------------|------------|
| صفحات       | عناوين                                               | سلسله نمبر |
| <b>m</b> 10 | حصہ داروں کے گوشت کو باہم مخلوط کر نا                | 191        |
| MIA         | قربانی سے قبل کوئی جانور مر جائے یا عیب دار ہو جائے  | 196        |
| MIA         | ناموں کی تعیین ذبے سے پہلے ضروری                     | 190        |
| ٣٢٠         | ناموں کی تعیین کے بعد ان میں تبدیلی                  | 197        |
| ٣٢٦         | اجتماعی قربانی میں اگر کچھ رقم نے جائے               | 194        |
| mry         | قربانی میں نظم وانتظام کی اجرت وصول کرنا             | 19/        |
| mry         | قرباني پيچ                                           | 199        |
| mr9         | اجتماعی قربانی کے نظم کے لئے مدرسہ کے مال کا استعمال | r**        |
| mmi         | اجتماعی قربانی کامناسب اور قابل عمل طریقه            | r+1        |

# ز کو ہ کے مسائل

## (نے حالات کے تناظر میں) ا

اسلام کا نظام زکوۃ ایک بہترین اور کامیاب فلاحی نظام ہے، کوئی بھی معاشی نظام اس سے بہتر فلاحی نظام کا نقشہ آج تک نہ پیش کر سکا، اور ہمیں یقین ہے کہ اسلام سے قطع نظر کر کے قیامت تک کوئی پیش بھی نہیں کر سکتا، دو سرے معاشی نظاموں کے فلاحی نقشوں کا جب ہم مطالعہ کرتے ہیں، تواس میں کوئی توازن نظر نہیں آتا، کہیں سر مایہ داروں کو برتری حاصل ہے اور غرباء وحاجت مندان کے مظالم کے شکار، تو کہیں فقراء اور حاجتمندوں نے اصحاب سر مایہ کی دولتوں پر غاصبانہ تسلط حاصل کر لیاہے، اخلاقی طور پر نہ امراء کو یہ احساس دلانے کی کوشش کی گئی ہے کہ تمہارے پاس جو کچھ مال ودولت ہے وہ خالق کائنات کی امانت اور عطیہ ہے، اس کو اعتدال کے ساتھ ضرورت مندوں میں تقسیم کرو، اور اپنے معاشر ہے کے اجتماعی فرھانچ کو مشخکم کرنے کی کوشش کرو، اور نہ حاجتمندوں ااور غربیوں کویہ تلقین کی گئی ہے ، کہ وہ کسی خلط استعمال کی دولت پر ناجائز قبضہ نہ کریں، کہ یہ ایک انسان کی محنت وجفائشی کی ناقدری اور قوت واختیار کا غلط استعمال ہے۔

ان نظاموں میں نہ اہل حاجت کے حقوق کی تعیین کی گئی، اور نہ سر مایہ کی تطہیر وتصفیہ کا کوئی نظم ، اور اسی لئے ہم دیکھتے ہیں کہ اسلامی نظام معاش سے الگ زندگیاں گذار نے والوں کو امن وسکون کی دولت نصیب نہیں ہے، اور نہ باہمی اعتاد کی دولت ان کو میسر ہے، ہر ایک دوسرے کو مشکوک نگاہ سے دیکھ رہا ہے اور ہر ایک کی یہ خواہش ہے کہ وہ دوسرے کا مال کس طرح سمیٹ لے ، اس کے بر خلاف اسلام جو نقشہ مرتب کرتا ہے اس کی بنیاد باہمی اعتاد کی بحالی اور حرص و بخل کے خاتمہ پر ہے ، اسلام ایک طرف ہر سرمایہ

<sup>1</sup> - تحرير بمقام دارالعلوم حيدرآباد ، بتاريخ ستمبر <mark>١٩٩٢</mark>ء ، اضافيه و نظر ثاني بمقام جامعه رباني منورواشريف

دار پر ز کوۃ لازم نہیں کرتا بلکہ ایک نصاب مقرر کرتاہے ، اور اس میں ایک معمولی مقدار (حالیسواں حصہ ) نکالنے کا تھم دیتا ہے ، دوسری طرف اسلام زکوۃ لینے کے اصول مقرر کرتا ہے ، اور ان لو گول کی ایک فہرست تیار کرتاہے، جوز کوۃ وصول کرنے کا قانونی استحقاق رکھتے ہیں، اور لینے کی بھی ایک حدیثا تاہے، کسی حاجتمند کو اتنی زکوۃ نہ دی جائے کہ وہ خود صاحب نصاب ہو جائے ، بلکہ عام حالات میں صرف اتنی مقدار دینے کی کوشش کی جائے جس سے اس کی ضرورت بوری ہو سکے ، اسلام اس حاجت مند کو نہایت ناپسندید گی کی نگاہ سے دیکھتاہے، جو اپنی غربت ومفلسی کے نام پر در در کی بھیک مانگتا پھرے اور اس راستے سے وہ تعطل و بے کاری کی زندگی گذارتے ہوئے دولت کی بڑی مقدار جمع کر لے ، اسلام معاشر ہ کے کسی فر د کو بے کار دیکھنا نہیں چاہتا، اسے یہ قطعی بر داشت نہیں کہ کوئی شخص لو گوں کی زکوۃ کے بھروسے پر اپنے گھر میں بیٹھارہے، اور معاشرے کے معاشی اور فلاحی کاموں میں حصہ دار نہ بنے ، اسلام ایک طرف مالداروں کو زکوۃ دینے کا یا بند کر تاہے اور اس کے دینے پر فضائل اور نہ دینے پر تحذیری احکام سناکر ان کے دلوں سے مال کی محبت کم کر تاہے تو دوسری طرف زکوۃ کومال کامیل کچیل بتاکر حاجت مندوں کی غیر توں کو بیدار کر تاہے، کہ آج تم نے ضرورت اور مجبوری کے تحت زکوۃ قبول کرلی ہے، لیکن جان لو کہ یہ جو کچھ تم لے رہے ہو، لو گوں کے اموال کامیل کچیل ہے، آئندہ تمہاری شرافت نفس کو قطعی زیب نہیں دیتا کہ تم اس ز کوۃ کے انتظار میں ہاتھ پر ہاتھ ڈال کر بیٹے رہو، اور معاشی لحاظ سے اپنے یاؤں پر کھڑے ہونے کی کوشش نہ کرو، نہیں! بلکہ تم بھی ا یک باعزت انسان ہو تم صلاحیتوں سے بھریور ہو ، اپنی صلاحیتوں کو بروئے کار لا کر خود اس لا کُق بننے کی كوشش كروكه دوسرون كوزكوة تقسيم كرسكو، كه "اليد العليا خير من اليد السفلي "2اويردين والا ہاتھ نیچے لینے والے ہاتھ سے بہتر ہے۔

نوازل الفقه (جلد دوم)

<sup>------</sup> حواش ------

یہ ہے اسلام کے نظام زکوۃ کابنیادی خاکہ جو توازن واعتدال سے لبریز اور تعمیر افراد کی صلاحیتوں سے معمور ہے، جس سوسائٹی میں اسلام کابی نظام فلاح و بہو د نافذ ہو جاتا ہے، وہاں کوئی غریب نہیں رہتا، مال کی گردش کی رفتار بھی مناسب رہتی ہے، اور معاشی استخامات کی قدریں بھی بلند ہوتی ہیں، اسلامی نظام کے زیر سابیہ بسر کرنے والا معاشرہ بے کار اور مفلوج عناصر سے پاک ہو جاتا ہے، اس کاہر فرد متحرک اور فعال اور مستعد بن جاتا ہے، جس کے متیجہ میں خوشحالی اور امن وسکون کی وہ خوشگوار فضا قائم ہوتی ہے کہ زکوۃ اور مستعد بن جاتا ہے، جس کے متیجہ میں خوشحالی اور امن وسکون کی وہ خوشگوار فضا قائم ہوتی ہے کہ زکوۃ کینے والا مشکل سے ملتا ہے، غریب و حاجتمند ڈھونڈ نے سے نہیں ملتے، آج غریبوں کو مالد ار اپنی زکوۃ سر پر گھو کریں کھانی پڑتی ہیں، لیکن اسلام کے نما کندہ معاشر ہے کی بیہ کیفیت ہوتی ہے کہ مالد ار اپنی زکوۃ سر پر اٹھا کر گھو متے ہیں، اور غریبوں کو تلاش کرتے ہیں مگر ان کو اس کا کوئی مستحق نہیں ملتا، بالآخر وہ صبح سے شام تک چکر کا شخے کے بعد اپنے گھر واپس آ جاتے ہیں، اسلام کی روشن تار تخ ایسے نظام کے نظام زکوۃ کے اندرونی جھے پر نگاہ ڈالے ہیں۔

#### اموال زكوة

اسلام ہر طرح کے مال میں زکوۃ واجب قرار نہیں دیتا، بلکہ وجوب زکوۃ کی کچھ شرطیں مقرر کرتا

ے۔

## ملك تام كامفهوم

(۱) پہلی شرط ملک تام ہے، جو مال انسان کی ملکیت میں نہیں ہے یاہے مگر ملکیت تامہ حاصل نہیں ہے ،ان میں زکوۃ واجب نہیں ہے۔۔۔ ملکیت تامہ سے یہاں حقیقی مفہوم مراد نہیں ہے،اس لئے کہ مال کو اللہ تعالی نے اپنی طرف منسوب کیاہے مثلاً۔

\*واتوهم من مال الله الذي آتاكم<sup>3</sup> \*وانفقوا مما رزقنكم

------ حواشی \_\_\_\_\_\_\_حواشی

<sup>3 -</sup>النور:٣٣

<sup>4 -</sup> بقره: ۲۵۴

\*يبخلون بماآتاهم الله من فضله5

قر آن میں جہاں کہیں مال کو ہندے کی طرف منسوب کیا گیاہے وہ حقیقی طور پر نہیں ، بلکہ مجازی طور پر اللّٰد کے نائب کی حیثیت ہے:

" وانفقو امما جعلناكم مستخلفين فيم"6

خدانے مال کوجو انسان کی ملک قرار دیاہے اس کا مطلب ہر گزید نہیں ہے کہ انسان اس مال کا ملک حقیقی ہے اور وہ اس میں جس طرح چاہے تصرف کرے، بلکہ اس کا مفہوم صرف اتناہے کہ وہ اس مال سے نفع اٹھا سکتا ہے، اور اس کو اس مصرف میں استعال کر سکتا ہے، جو خدا کی مرضی کے مطابق ہو، انسان کی ملکیت کا مطلب صرف یہ ہے کہ پوری زمین اور کا ننات تمام انسانوں کے لئے وقف ہے، اب جو شخص جس چیز پر پہلے قبضہ کر لے، وہ اس کی ملک ہے، یعنی اس سے انتفاع کا سب سے زیادہ حق دار وہی ہے، اس حق کو کی غصب نہیں کر سکتا، حضرت شاہ ولی اللہ دہلوگ اسی حقیقت کو اپنے الفاظ میں یوں بیان کرتے ہیں۔

"انه تعالى لما اباح لهم الانتفاع بالارض ومافيها مضارة والارض كلهافى الحقيقة بمنزلة مسجداو رباط جعل وقفاً على ابناء السبيل وهم شركاء فيهم فيقدم الاسبق فالاسبق ومعنى ملك الآدمى للشئ انه احق بالانتفاع به من غيره 7

یہاں پر دوچیزیں ہیں، ایک ملکیت دوسرے اس کا درجۂ کمال۔۔۔۔ ملکیت کامفہوم تووہی ہے جو انجھی بیان کیا گیا کہ انسان کو اس مقبوضہ مال پر تصرف کرنے اور اس سے فائدہ اٹھانے کاحق حاصل ہو جاتا ہے ، فقہاء نے اسی کو مختلف پیر ایوں میں بیان کیا ہے ، علامہ ابن نجیم نے فتح القدیر کے حوالے سے لکھا ہے:

"بانم القدرة على التصرف الالمانع8

------ حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - آل عمران: ۱۸۰

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> -الحديد: *2* 

<sup>7 -</sup> جمة الله البالغهج/٢ص/١٩٣٠

 $<sup>^{8}</sup>$  -البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{5}$  ص  $^{278}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{970}$ ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

علامه قرافی ٔ فروق میں لکھتے ہیں:

"خُلَاصَةُ كَلَامِ الْأَصْلِ أَنَّ الْمِلْكَ فِي اصْطِلَاحِ الْفُقَهَاءِ حُكْمٌ شَرْعِيُّ مُقَدَّرُفِي الْعَيْنِ أَوْ الْمَنْفَعَةِ يَقْتَضِي تَمْكِينَ مَنْ يُضَافُ إلَيْهِ مِنْ انْتِفَاعِهِ مُقَدَّرُفِي الْعَيْنِ أَوْ الْمَنْفَعَةِ يَقْتَضِي تَمْكِينَ مَنْ يُضَافُ إلَيْهِ مِنْ انْتِفَاعِهِ بِالْمَمْلُوكِ وَالْعِوَضُ عَنْهُ مِنْ حَيْثُ هُوَ كَذَلِكَ "9

صاحب شرح و قابيه علامه صدرالشريعة لكصة بين:

"اتصال شرعى بين الانسان وبين شيئ تصرفه فيه و حاجزا عن تصرف الغير "10

اور ملکیت کا درجهٔ کمال یہ ہے کہ انسان کو اس مال پر حق تصرف کے ساتھ قبضہ واختیار بھی پوری طرح حاصل ہواس میں تصرف کرنے سے کوئی مانع موجودنہ ہو، علامہ کا سائی ککھتے ہیں:
ومنھا الملك المطلق وھو أن يكون مملوكا له رقبة ويدا وھذا قول أصحابنا
الثلاثة "11

اس کی تشریح کے طور پر ایک دوسری عبارت شامل کیجئے:

"ان یکون المال بیده ولم یتعلق به حق غیره وان یتصرف فیم باختیاره وان تکون فوائده حاصل له"<sup>12</sup>

 $^{9}$  – الفروق أو أنوار البروق في أنواء الفروق (مع الهوامش ) ج 8 ص 365 أبو العباس أحمد بن إدريس الصنهاجي القرافي سنة الولادة بلا/ سنة الوفاة 684ه تحقيق خليل المنصور الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1418ه – 1998م مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 4

196/2: شرح الوقاية في مسائل الهداية  $^{10}$ 

 $^{11}$  -بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{4}$  ص  $^{23}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{587}$ ه دار الكتب العلمية  $^{-}$  بيروت  $^{-}$  لبنان الطبعة الثانية  $^{1406}$ ه  $^{-}$   $^{1986}$ م محمد عارف بالله القاسمي

<sup>12</sup> - مطالب اولى النهى شرح غاية المنتهى ج ٢ص ١٧

واجب ہو گی،اس ضمن میں چند مسائل پیش خدمت ہیں:

#### مال تجارت کی ز کو ۃ قبضہ سے بیشتر

(۱) مال تجارت جس کی قیمت پیشگی ادا کر دی گئی ہو لیکن مال کی وصولی اب تک نہ ہو سکی ہو، وہ قیمت جو ادا کی جاچکی، اور وہ مال جو خرید ار کے ملک میں آچکا، لیکن قبضہ میں نہیں آیااس پر زکوۃ واجب ہوگی یا نہیں ہوگی ؟

ضابطے کا تقاضا ہے ہے کہ وہ مال جو خرید ارکے ملک میں آچکا، لیکن قبضہ میں نہیں آیا،اس کی زکوۃ خرید ارپر واجب نہ ہو گی، اس لئے کہ قبضہ سے پیشتر اگرچہ ملکیت ثابت ہو جاتی ہے، مگر ملکیت تام حاصل نہیں ہوتی ، خرید ار اس پر تصرف کرنے پر عملاً قادر نہیں ہے، اس لئے اس مال کی زکوۃ نہ خرید ارپر واجب ہوگی اور نہ بائع پر، دونوں میں سے کسی پر بھی اس کی زکوۃ واجب نہ ہوگی، خرید ارپر اس لئے نہیں کہ مال اس کے قبضہ میں نہیں آیا، اور بائع پر اس لئے نہیں کہ اگر چپہ اس مال پر قبضہ باقی ہے مگر مال اس کی ملکیت سے خارج ہوچکا ہے، فقہاء نے صراحت کے ساتھ بہ جزئیہ ذکر کیا ہے:

"وَأَطْلَقَ الْمِلْكَ فَانْصَرَفَ إِلَى الْكَامِلِ وهو الْمَمْلُوكُ رَقَبَةً وَيَدًا فَلَا يَجِبُ على الْمُوْلَى فِي عَبْدِهِ على الْمُوْلَى فِي عَبْدِهِ على الْمُوْلَى فِي عَبْدِهِ الْمُعَدِّلِلتِّجَارَةِ إِذَا أَبْقَ لِعَدَمِ الْيَدِ"13

أولا زكاة على مكاتب) لعدم الملك التام، ولا في كسب مأذون ، و لا في مرهون بعد قبضه ، ولا فيما اشتراه لتجارة قبل قبضه  $^{14}$ 

<sup>13 -</sup>البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 2 ص 218زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>1252</sup> المحتار على "الدر المختار : شوح تنوير الابصار"ج 2 ص 263 المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ)

خریدار کے قبضہ میں آنے کے بعد گذشتہ سالوں کی زکوۃ بھی اداکرنی ہو گی یانہیں؟

بحر الرائق کی مذکورہ بالاعبارت کے مفہوم مخالف سے یہ سمجھ میں آتا ہے کہ قبضہ میں آنے کے بعد گذشتہ سالوں کی زکوۃ واجب ہوگی، لیکن علامہ شامی ؓ نے خانیہ کے حوالہ سے ایک جزئیہ نقل کیا ہے، جس میں مال تجارت کے بجائے سائمہ جانور کی خرید اور کئی سال بعد قبضہ کامسکہ بیان کیا گیا ہے، اس میں یہ کہا گیا ہے کہ قبضہ میں آنے کے بعد بھی گذشتہ سالوں کی زکوۃ واجب نہ ہوگی، اور اس میں سائمہ اور مال تجارت میں کوئی فرق نہیں ہے:

قوله (قبل قبضه) أما بعده فيزكيه عما مضى كما فهمه في البحر من عبارة الحيط فراجعه لكن في الخانية رجل له سائمة اشتراها رجل للسيامة ولم يقبضها حتى حال ثم قبضها لا زكاة على المشتري فيمامضى لأنها كانت مضمونة على البائع بالثمن اه ومقتضى التعليل عدم الفرق بين ما اشتراها للسيامة أو للتجارة فتأمل 15

البتہ وہ قیمت جوبائع کومل چکی ہے، اگر اس نے مال حوالے نہیں کیا ہے، اس کی زکوۃ بائع پر واجب ہوگی، اس لئے کہ وہ قیمت اس کی ملکیت میں داخل ہو چکی ہے، اور اس پر قبضہ ہو جانے سے ملکیت تامہ بھی حاصل ہو چکی ہے، اس لئے بائع پر اس کی زکوۃ حولان حول کے بعد واجب ہوگی، فقہاء احناف کی کتابوں میں بیہ جزئیہ صراحت کے ساتھ مجھے نہیں ملا، لیکن فقہ شافعی اور فقہ حنبلی کی کتابوں میں بیہ جزئیہ صراحت کے ساتھ موجو دہے، علامہ ابن قدامہ حنبلی ؓ نے بیہ جزئیہ ذکر کرنے کے بعد اداکر دہ قیمت کی زکوۃ بائع پر واجب ساتھ موجو دہے، علامہ ابن قدامہ حنبلی ؓ نے بیہ جزئیہ ذکر کرنے کے بعد اداکر دہ قیمت کی زکوۃ بائع پر واجب جو گی اور بائع کو قیمت لوٹانی پڑے تو بھی اس کی زکوۃ بائع پر واجب ہوگی، اور اگر لوٹانے سے قبل اس کی زکوۃ واحب ہوگی، اور اگر لوٹانے سے قبل اس کی زکوۃ اداکر چکاہے تواسے قیمت سے وضع کرنے کاحق حاصل نہیں ہے۔

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

 $<sup>^{15}</sup>$  حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة لابن عابدين.  $^{26}$  الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{1421}$ هـ  $^{2000}$ م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء  $^{8}$ 

"ولواشترى شيئابعشرين دينارااواسلم نصابافى شئ،فحال الحول قبل ان يقبض المشترى المبيع او المسلم فيم و العقد باق فعلى البائع والمسلم اليم زكاة الثمن لان ملكم ثابت فيم، فان انفسخ العقد لتلف المبيع اوتعذرالمسلم فيم وجب ردالثمن وزكوتم على البائع والمسلم اليم16"

شافعیہ کے پہاں مسکلہ کے دونوں رخوں (لیخی وہ مال جس کی قیمت ادا کی جا پھی ہے، مگر قبضہ میں خہیں آیا اور وہ قیمت جو ادا کی جا پھی ہے) کے بارے میں دوروائیں ہیں، ایک روایت جو کتاب الام کے ایک جزئیہ سے ماخو ذہبے وہ یہ ہے کہ زکو ۃ دونوں میں سے کسی کے ذمہ واجب نہیں، اور دوسر می روایت جو بویطی کی ایک صراحت کے مطابق ہے وہ یہ ہے کہ ادا کر دہ قیمت کی زکو ۃ بائع پر اور خرید کر دہ مال کی زکو ۃ خریدار پر واجب ہوگی، اس اختلاف کی بنیاد یہ احتمال ہے کہ جب تک مبیع پر مشتری کا قبضہ نہیں ہو جا تا عقد کے فتح ہو جانے کا اختال باقی ہے، توجس طرح خریدار کی ملکیت، مال پر قبضہ سے قبل تام نہیں ہوتی ہے، اس طرح بائع کی ملکیت ، مال پر قبضہ سے قبل تام نہیں ہوتی ہے، اس طرح بائع کی ملکیت ہو جائے، ۔ اور وہ قیمت پر تام نہ ہوگی اس لئے کہ نہ معلوم کہ کب بیج فتح ہو جائے، ۔ اور وہ قیمت واپس کرنی پڑے، سوال یہ ہے کہ کیا یہ احتمال معتبر ہے؟ حضرت امام شافعی آئے کتاب الام میں اجارے کے مسکلے میں اس احتمال کا اعتبار کیا ہے، فقہاء شافعیہ اجارے کے اس احتمال کو بیج میں بھی معتبر مانتے ہیں اور اسی بناپر زکو ۃ واجب نہیں کرتے، لیکن اجارے کے جزئیہ میں بویطی کی تصر تے یہ کہ یہ احتمال خواہ مخواہ کا اعتبار نہیں، اس لئے زکو ۃ واجب ہوگی۔

"اذا باع سلعة بنصاب من النقد وقبضه ولم يسلم السلعة حتى حال الحول على الثمن في يده فهل يلزم البائع اخراج زكوة النقد قبل تسليم المبيع،قال اصحابنا فيه القولان في الاجرة لان الثمن قبل قبض المبيع غير مستقر قال صاحب الحاوى و هل يلزم المشترى اذا كان شراء السلعة للتجارة

المغنى لابن عبد الرحمن بن محمد (المتوفى : 444 المغنى لابن قدامة المقدسي ، عبد الرحمن بن محمد (المتوفى : 444 المغنى لابن قدامة -16 قدامة ج/٢ص / -10 و-10 المغنى لابن قدامة ج/٢ص / -10 المغنى لابن قدامة ج/٢ص / -10 المغنى لابن قدامة ج/٢ص / -10

اخراج الزكوة عنها قبل قبضها فيم القولان"17

اجارے کی بحث میں علامہ نوویؒ کے طرز گفتگو سے بیہ اندازہ ہو تاہے کہ فقہ شافعی کار جحان بویطی کی روایت کی طرف ہے۔ <sup>18</sup> مگر میر ہے نزدیک ملک تام کے اصول کے مطابق دونوں پہلؤوں کے لئے الگ الگ عکم ہونارانج ہے، مال تجارت کی زکوۃ قبل قبض خریدار اور بائع کسی پر واجب نہیں ہے اور قیمت جوادا کی جاچکی مگر اس کابدل خریدار کے حوالہ نہ کیا گیااس کی زکوۃ بائع پر واجب ہے۔

-----

#### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انڈيا

(الف) مال تجارت جس کی مشتری (خریدار) نے پیشگی قیمت اداکر دی ہے ، لیکن مبیع (خریدے ہوئے سامان) پراس کاقبضہ نہیں ہواہے ، تواس اداکر دہ قیمت کی زکوۃ خریدار پرواجب نہیں ہوگی بلکہ بائع (فروخت کرنے والے) پرواجب ہوگی۔ (ب) مبیع (فروخت شدہ مال) بیع سلم اور بیع استصناع کی صورت میں مشتری (خریدار) کو مبیع (فروخت شدہ مال) سونیے جانے سے قبل بائع پرواجب ہوگی ، اور بیع سلم اور بیع استصناع کے علاوہ بیع کی وہ شکل جس میں مبیع کی تعیین ہو چکی ہے ، اور بیع سلم اور بیع استصناع کے علاوہ بیع کی وہ شکل جس میں مبیع کی تعیین ہو چکی ہے ، اور بیع سلم اور بیع استصناع کے علاوہ بیع کی وہ شکل جس میں مبیع کی تعیین ہو چکی ہے ، ایکن مشتر کی کا اس پر قبضہ نہیں ہواہے تواس کی زکوۃ بھی مشتر کی پرواجب نہیں ، لیکن مشتر کی کا اس پر قبضہ نہیں ہواہے تواس کی زکوۃ بھی مشتر کی پرواجب نہیں ۔ 19۔

# کرایے کی پیشگی رقم پرز کوۃ

(۲) کرایے کے مدمیں دی گئی بیشگی رقم یاڈ پوزٹ جو عقد اجارہ کے فشخ ہو جانے یا مدت پوری ہو نے پر کرایہ دار کوواپس کیاجا تاہے، پہلے اس کی حیثیت متعین کر لینی چاہیئے، اس کے بعد ہی یہ فیصلہ کرنا ممکن ------ حواثی ------- حواثی

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> - المجموع شرح المهذب ج٢ص٢٨ ٢٨٠٢

<sup>18 -</sup> ريكھئے: المجموع ج ٢ ص ٢٣

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> -جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے (فقہی سیمینار: اتا۲۵) ص۱۰۱،۱۰ اناشر:اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا، ستمبر <u>۲۰۲</u>٫ء

ہو گا کہ اس مد کی زکوۃ کس پر واجب ہے؟ کر ایہ دار پر یامالک مکان پر؟ یہاں دوا خمالات ممکن ہیں:

(۱) کرایہ دار مالک مکان کو جو پیشگی رقم دیتا ہے ، وہ کس بنا پر؟ اگر وہ پیشگی رقم ضانت کے طور پر مالک مکان کے پاس رکھتا ہے تا کہ مالک مکان کا اس پر اعتماد قائم رہے ، تو اس صورت میں یہ پیشگی رقم اجرت مکان میں شامل نہ ہوگی ، بلکہ یہ رہن متصور ہوگی اور اس کی زکوۃ کسی پر واجب نہ ہوگی ، نہ مالک مکان پر نہ کرایہ دار پر اس لئے نہیں کہ دور قم مر ہون کا مالک نہیں ہے ، اور کر ایہ دار پر اس لئے نہیں کہ وہ اگر چہ اس رقم کا مالک ہے ، مگر قبضہ نہ ہونے کی بنا پر ملک تام حاصل نہیں ، اس لئے کسی پر زکوۃ واجب نہیں ہوگی ، اگر یہ پیشگی رقم عقد اجارہ کے فنخ ہو جانے یا مدت کی تیمیل کے بعد کر ایہ دار کو واپس کی جائے گی تو اس پر زکوۃ کا آغاز قبضہ کے دن سے حولان حول کے بعد ہوگا ، گذشتہ سالوں کی زکوۃ اس پر واجب نہیں ہے ، فقہاء نے شی مر ہون کے بارے میں صراحت کے ساتھ کھا ہے۔

"فلاز كوة على مكاتب لعدم الملك التام ...ولافى مرهون بعدقبضه (در مختار)اى لاعلى المرتهن لعدم ملك الرقبة ولاعلى الراهن لا يزكى عن الراهن لا يزكى عن السنين الماضيه ... وظاهره ولو كان الرهن ازيد من الدين"20

(۲) لیکن اگر پیشگی رقم اجارہ کا جزو تسمجھی جاتی ہو اور مصالح کے تحت کر اید دارنے اجرت کی رقم مقررہ وقت پر اداکر نے کے بجائے پیشگی اداکر دی ہو، پھر اگر بعد میں کسی مجبوری کی تحت عقد اجارہ فتح کرنا پڑا، یا عبوری مدت کی تخمیل کے بعد تجدید عہد کی نوبت نہ آئی، اور وہ پیشگی رقم واپس کر دی گئ، تواس صورت میں مالکیہ اور حنفیہ کے نزدیک اس رقم کی واپسی سے قبل تک کی زکوۃ مالک مکان کے ذمہ ہو گی، البتہ واپسی کے بعد اس رقم کی زکوۃ کا تعلق کر اید دارسے رہے گا، کیونکہ واپسی سے قبل مالک مکان نے اس رقم کو اپسی کے بعد اس رقم کی زکوۃ کا تعلق کر اید دارسے رہے گا، کیونکہ واپسی سے قبل مالک مکان نے اس رقم اس کے اپس موجو در ہی، اتنی مدت کی زکوۃ ااس کے ذمہ واجب ہو گی، رہافشخ کا معاملہ تو یہ سابقہ ملک واستحقاق کو ختم نہیں کرتا، بلکہ ملک واستحقاق کے تشلسل کو توڑ دیتا ہے، اس لئے فشخ کا اثر ماضی کی زکوۃ پر نہ پڑے گا، حضرت

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> -ردالمخارج ۲ ص ۲۲ ۲

امام محمر في الم الزكوة في الاجارة كے تحت يكي كى زكوة پرايك جزئية تحرير فرمايا ہے۔
"رجل لم الف لامال لم غير هااستجار بهادار اعشر سنين و دفع
الالف ولم يسكنها حتى مضت السنون و الدار فى يدالمؤاجر
فعلى المؤاجر ان يزكى 21

اس کے بعد حضرت نے مکان پر قبضہ سے قبل کی مختلف شکلیں تحریر کی ہیں، اور بڑی تفصیل سے بحث کر نے کے بعد آخر میں لکھاہے کہ پیشگی رقم اداکرنے کے بعد اگر کر ایہ دار نے مکان پر قبضہ کر لیا تو کر ایہ دار پر اس رقم کی زکوۃ واجب نہیں ہے، بلکہ اس کی زکوۃ مالک مکان کے ذمہ ہے، اس لئے کہ اب کر ایہ کی رقم پر مالک مکان کو استحقاق وملکیت حاصل ہو چکی ہے۔

ولو قبض المستاجر الدار والمؤاجر الاجرو هو دراهم او عروض فلا زكوة على المستاجر ويزكى المؤاجر للسنين كلها الاجركلم و يبطل عنم في كل سنة زكاة السنة التي قبلها 22

یمی آخری جزوہمارے مسکہ سے متعلق ہے۔۔۔۔۔دحنابلہ تو مکان پر قبضہ کی بھی شرط نہیں لگاتے ، بلکہ عقد اجارہ کے بعد ہی اجرت کی پوری رقم پر زکوۃ کو واجب قرار دیتے ہیں ، البتہ ادائیگی زکوۃ کے لئے قبضہ کو شرط مانتے ہیں :

"ولو آجرداره سنتين باربعين دينار املک الاجرة من حين العقد وعليه زكوة جميعها اذاحال عليه الحول لان ملک المكرى عليه تام بدليل جواز التصرف فيها بانواع التصرفات و لو كانت جا رية كان له وطؤها وكونها بعرض الرجوع لانفساخ العقد لا يمنع وجوب الزكوة كالطلاق قبل الدخول ثم ان كان قدقبض الاجرة اخرج الزكوة منها23

<sup>21 –</sup> الجامع الكبير باب الزكوة في الاجارة، ٢٥ تا ٢٦، وكذا في العالمگيرية ج/اص/١٨١ تا ١٨٨

<sup>22 -</sup> الجامع الكبير باب الزكوة في الإجارة، ٢٦ تا٢٦

<sup>23 -</sup> المغنى لا بن قدامه ج۵ص ۵۰ ۴۵

نوری اداکر ناواجب ہے، اس لئے کہ اس قم پر مالک مکان کو ملکیت تامہ حاصل ہو چک ہے، اس میں تصرف ہو کوئی مانع موجود نہیں ہے، دوسر اقول جو امام شافعی کی کتاب الام کی جانب منسوب ہے، وہ یہ ہے کہ استیفائے منفعت سے پہلے اس کی زکوۃ اداکر ناواجب نہیں ہے، اس لئے کہ نہ معلوم کہ کب در میان ہی میں عقد فنخ ہو جائے، تو فوراً بقیہ رقم واپس کرنی پڑے گی، مگر علامہ نووی ؓ نے فقہ شافعی کی روسے اس دوسرے قول کو تسلیم کرنے سے انکار کر دیا ہے، اور پہلے قول کو اصح قرار دیا ہے، علامہ نووی ؓ کہتے ہیں کہ جس عورت کو شوہر دخول سے پہلے مہر پیشگی دیدے، اس کی زکوۃ بہر حال عورت کے ذمہ واجب ہے، حالا نکہ وہاں بھی سے احتمال موجود ہے، کہ دخول سے قبل نکاح ختم ہو جائے، مثلاً معاذ اللہ عورت مر تد ہو جائے، اور نکاح ساقط ہو جائے، اس صورت میں آدھی مہر لوٹانی ہوگی، غرض یہاں احتمالات کے باوجود پیشگی رقوم کی زکوۃ کے بارے میں کوئی دوسر اقول میں آدھی مہر لوٹانی ہوگی، غرض یہاں احتمالات کے باوجود پیشگی رقوم کی زکوۃ کے بارے میں کوئی دوسر اقول میں نہیں ہو اکہ ان احتمالات کا کوئی اعتبار نہیں، اور ان کی بنیاد پر زکوۃ کے وجوب ادا پر کوئی فرق نہیں بنیں ہو ہو کہ سے، معلوم ہوا کہ ان احتمالات کا کوئی اعتبار نہیں، اور ان کی بنیاد پر زکوۃ کے وجوب ادا پر کوئی فرق نہیں بنیں ہو گی ہو گی دوسر اقول بہر سے، معلوم ہوا کہ ان احتمالات کا کوئی اعتبار نہیں، اور ان کی بنیاد پر زکوۃ کے وجوب ادا پر کوئی فرق نہیں درسے۔

"وان كان معم اجرة دار لم يستوف المستاجر منفعتها وحال عليهاالحول وجبت فيهاالزكوة لانم يملكها ملكاتاما في وجوب الاخراج قولان قال في البويطي تجب لان يملكم ملكاً فاشبم مهر المرأة وقال في الام لايجب لان ملكم قبل استيفاء المنفعة غير مستقر لانم قد تنهدم الدار فتسقط الاجرة فلم تجب الزكوة فيم كدين الكتابة ،والاول اصح لان هذا يبطل بالصداق قبل الدخول فانم يجوزان يقسط بالردة ويسقط نصفم بالطلاق ثم يجب اخراج زكاتم"24

 اور منافع کا استیفاءلازم ہے یا نہیں؟ یہ ضمنی بحث ہے، ان کا ہمارے مدعا پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔

-----

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

(الف) شرکاء سیمیناری عام رائے یہ ہے کہ کرایہ دار کی طرف سے مالک مکان ودکان وغیرہ کو پیشگی دی گئی ضانت کی رقم (Security Deposit) پرز کو ق کرایہ دار کے ذمہ واجب نہیں ہوگی۔

(ب) شر کاء سیمینار میں سے کچھ لو گول کی رائے یہ ہے کہ اس مال کی زکوۃ مالک مکان پر ہو گی،اور دوسری رائے یہ ہے کہ اس مال کی زکوۃ کسی پر نہیں ہو گی<sup>25</sup>۔

-----

## جن اموال کا کوئی معین مالک نه ہوان کی زکوۃ

(۳) اداروں اور مدارس میں جورتم جمع ہوتی ہیں، ان کا کوئی معین مالک نہیں ہوتا، ان کی زکوۃ واجب نہیں ہے، اس لئے کہ زکوۃ کے وجوب کے لئے ملکیت تامہ شرط ہے، اور اشتراک کے ساتھ ملکیت تامہ شرط ہے، اور اشتراک کے ساتھ ملکیت تامہ شرط ہے، اور اشتراک کے ساتھ ملکیت تامہ حاصل نہیں ہوسکتی، فقہاء نے صراحت کے ساتھ لکھا ہے کہ وہ جانور، زمین، مکان یار قوم جو فقراء، مساجد، مدارس یار فاہ عام کے لئے وقف کر دیئے جائیں، ان پر زکوۃ واجب نہیں، اس لئے کہ ان کاکوئی معین مالک موجود نہیں ہے، البتہ اس میں اختلاف ہے کہ کوئی مال کسی معین شخص یا جہت پر وقف کر دیا جائے تو اس کی زکوۃ واجب ہوگی یا نہیں، حفیہ اس میں بھی زکوۃ کو واجب نہیں کہتے، کیونکہ وقف کرنے کے بعد مال موقوف واقف کی ملک سے نکل جاتا ہے، ائمہ شلاش کے نزدیک اس صورت میں زکوۃ واجب ہے۔۔۔۔ لیکن وہ صورت جس میں مال کاکوئی معین مالک موجود دنہ ہو، اس میں تمام ائمہ عدم وجوب زکوۃ پر متفق ہیں۔ لیکن وہ صورت جس میں مال کاکوئی معین مالک موجود دنہ ہو، اس میں تمام ائمہ عدم وجوب زکوۃ پر متفق ہیں۔ لیکن وہ صورت جس میں مال کاکوئی معین مالک الموقوف مطلقا عند الحنفیین لعدم الملك

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> -جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے (فقہی سیمینار: اتا ۲۵) ص۰۲ اناشر:اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا، ستمبر <u>۲۰۲</u>۶

(و قالت) المالكية: تجب الزكاة في المال الموقوف على ملك الواقف لأن الوقف لا يخرج العين عن الملك فلو وقف بستاناليفرق ثمره على الفقراء أو بين بني فلان، وجب عليه أن يزكى ثمره إن بلغ نصابا وإلا فلا، إلا إذا كان عند الواقف ثمر بستان آخريكمل النصاب فيجب عليه زكاة الجميع (وقالت) الشافعية والحنبلية: لاتجب الزكاة في مال موقوف على غير معين كالمساكين أو على مسجد ومدرسة و نحوها وتجب في الموقوف على معين إذا بلغ ثمره نصابا والاتجب الزكوة في مال فئ ولا في خمس غنيمة لانه يرجع الى الصرف في مصالح المسلمين "27

#### علامه نوویؓ امام شافعیؓ گامذہب نقل کرتے ہیں:

" قال اصحابنا ، اذا كانت الماشية موقوفة على جهة عامة كالفقراء او المساجد او الغزاة او اليتمي و شبه ذالك فلا زكوة فيها بلا خلاف لانه ليس لها مالك معين "28

#### المدونة الكبرى ميں امام مالك كامذ بب بيه بيان كيا كيا ہے:

"قلت لم فلوان رجلاجعل ماة دينار في سبيل الله تفرق او على المساكين فحال عليها الحول هل تؤخذ منها الزكوة فقال لا، بذه كلها تفرق "29

الدين الخالص أو إرشاد الخلق إلى دين الحق (والمجلد التاسع طبع باسم: إرشاد الناسك إلى أعمال المناسك) 30 -الدين الخالص أو إرشاد الخلق إلى دين الحقق: أمين محمود خطاب الناشر: المكتبة المحمودية السبكية الطبعة: الرابعة، ١٣٩٧ هـ - ١٩٧٧ م عدد الأجزاء: ٩

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> - مطالب اولی النھیٰ ج۲ص ۱۶

<sup>28 -</sup> المجموع: ج٥ص • ٣٣

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> -المدونة الكبرى: ج اص ۳۴۴

یہ کہ فقراءاور مساکین پرز کوۃ لازم آتی ہے،حالا نکہ ان کوز کوۃ دینی چاہئے نہ کہ لینی چاہئے۔

"ولا معنى لمن اوجبها على المساكين لانه يجتمع في ذالك شيئان اثنان احدهما ملك ناقص والثانية انها على قوم غير معننين من الصنف الذين تصرف اليهم الصدقة لا من الذين تجب عليهم"30

سید محمود محمد خطاب سبکی امام احمد کامذ بہب نقل کرتے ہیں۔

وعن احمد ان كانت موقوفة على غير معين لم تجب وان كانت على معين وجبت "31

البتہ مدارس اور اداروں میں جس طرح زکوۃ ، صد قات کی رقوم آتی ہیں ، اسی طرح عطیات کی رقوم آتی ہیں ، اسی طرح وقف کرنے رقوم بھی آتی ہیں ، یہ عطیات بھی وقف کی آمد نیوں کے حکم میں ہیں ، اس لئے کہ جس طرح وقف کرنے کے بعد مو قوفہ چیز واقف کے ملک سے خارج ہو جاتی ہے ، اسی طرح عطیہ کی رقم بھی مدرسہ میں دینے کے بعد معطی کی ملک سے خارج ہو جاتی ہے ، اور اس پر تمام فقر اءومساکین طلبہ کاحق قائم ہو جاتا ہے ، درجہ ذیل عبارت سے یہی سمجھ میں آتا ہے ۔

رجل اعطى در هما فى عمارةالمسجداونفقةالمسجد او مصالح المسجد صبح لانم و ان كان لايمكن تصحيحم تمليكابالهبة للمسجد فاثبات الملك للمسجدعلى هذا الوجم صحيح فيتم بالقبض كذا فى الواقعات الحسامية "32

(۲) دوسری وجہ بیہ ہے کہ اگر معطی کی ملک عطیات کی رقوم پر بھی باقی رہے ، توایک دوسرے سے مخلوط ہو جانے کے بعد بیہ تمیز مشکل ہو جاتی ہے کہ اس میں کس معطی کا کتنا حصہ ہے ؟ کتنا صرف ہوااور کتنا باقی ہے ؟ اس لئے اس صورت میں بھی عطیات کی رقوم وہ مد قرار پاتی ہے ، جس کو کوئی مالک معین نہ ہو اور اشتر اک کی بنا پر ملکیت ناقص ہے ، اس لئے ان پر زکو ۃ واجب نہیں ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> -بداية المجتهدج∧ص٠٨١

<sup>31 -</sup> الدين الخالص، ج٨ص١٢٥

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> \_ فتاوى عالمگيرى ج٢ص ٢٠٨٠، كتاب الوقف

\_\_\_\_\_

#### تجويزاسلامك فقه اكيثرمي انثريا

"ز کوۃ کی جور قم مدارس یابیت المال میں اکٹھاہوتی ہیں ان کاکوئی مالک متعین نہیں ہوتا، اسی طرح جور قم از قسم عطاوصد قات نافلہ اداروں کو مطلق وجوہ خیر میں صرف کرنے کے لئے یامتعین مدات پر صرف کرنے کے لئے دی جاتی ہیں، وہ دیئے والوں کی ملک سے نکل کراللہ کی ملک میں داخل ہوجاتی ہیں، اس لئے بیت المال ،مدارس یاد گیرر فاہی اداروں میں جمع شدہ رقوم پرز کوۃ واجب نہیں ہوگی 33۔

\_\_\_\_\_

## مال حرام کی ز کوۃ

(۴) وہ مال جو کسی شخص کے پاس بطور حرام آتا ہے، اگریہ مال حلال کے ساتھ مخلوط نہ ہو تواس پر زکوۃ واجب نہیں ہے، اس لئے کہ اسلام کی نگاہ میں جو مال حرام راستے سے آتا ہے، اس پر انسان کی ملکیت ثابت نہیں ہوتی، انسان کی ملکیت میں صرف وہ مال سمجھا جائے گا، جو حلال راستے سے اس کے قبضے میں آیا ہو، حرام مال اگر چہ انسان کے پاس پہاڑ کے برابر بھی جمع ہو جائے پھر بھی شریعت کی نگاہ میں اس مال کی بدولت وہ مال اگر چہ انسان کے پاس پہاڑ کے برابر بھی جمع ہو جائے پھر بھی شریعت کی نگاہ میں اس مال کی بدولت وہ مال دار قرار نہیں پاسکتا، بلکہ ان مالوں کے مالکین اگر معلوم ہول تو ان کو واپس کر ناضر وری ہوتا ہے، ورنہ ان تمام اموال کو بغیر نیت ثواب صدقہ کر نالازم ہے، ظاہر ہے کہ جب حرام مال پر ملکیت ہی ثابت نہیں تو بغیر ملکیت ہی ثابت نہیں تو بغیر ملکیت کے زکوۃ کے وجوب کاسوال کہاں پیدا ہوتا ہے؟

" لو كان الخبيث نصابا لايلزمم الزكوة لان الواجب عليم تفريغ ذمتم برده الى اربابم ان علموا او الى ورثتهم والا فالى الفقراء وهنا يجب التصدق بم كلم فلا يفيد ايجاب

------ حواشی ------

<sup>33 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈ می کے فیصلے (فقہی سیمینار: اتا ۲۵) ص ۷ • اناشر: اسلامک فقہ اکیڈ می انڈیا، ستمبر ۲۰۲<u>؛</u> ء

التصدق ببعضه"34

اور اگر حرام مال سے زکوۃ وصد قات ادا کئے بھی جائیں ، تو بار گاہ الٰہی میں وہ مقبول نہیں ہیں ، رسول الله صَلَّاتِیْنِم نے ارشاد فرمایا:

« لاَ تُقْبَلُ صَلاَةٌ بِغَيْرِ طُهُودٍ وَلاَ صَدَقَةٌ مِنْ غُلُولٍ » 35 غلول بر اليه مال كوكت بين جوحرام طريقه يرحاصل كيا كيا كيا بيا بو

(۲) مسئلہ کی دوسری صورت ہیہ ہے کہ حرام مال ، حلال اموال کے ساتھ اس طرح مخلوط ہوگئے ہوں کہ دونوں کے در میان تمیز مشکل ہو جائے ، تواس صورت میں امام ابو حنیفہ ؓ کے نزدیک حرام مال کو الگ کرنے کے بعد اس شخص کے پاس اگر بفتر رنصاب مال موجو دہو ، تو مخلوط مال پر زکوۃ واجب ہو گی ، اس لئے کہ امام صاحب ؓ کے نزدیک مخلوط کرنے کا مطلب فنا کرنا ہے ، توجب مال حرام مال حلال میں مخلوط ہو کر فنا ہو گیا ، اور اپنا تشخص کھو بیٹھا تواس پر حلال مال کے احکام نافذ ہو نگے ، اور بفتر رنصاب ہونے کی صورت میں اس پر زکوۃ فرض ہو گی ، وراثت جاری ہو گی ، اور دوسرے تمام جائز معاملات کرنا اس مال سے جائز ہو گا۔۔۔۔۔۔ یہ الگ بات ہے کہ حرام کو حلال میں مخلوط کرنے کا گناہ اس کو ضرور ہو گا، لیکن اس کے اس عمل کی بنا پر فقر اء وساکین کا حق ختم نہیں کیا جاسکتا ، خصوصا موجو دہ دور میں جب کہ سی بھی مال کے بارے میں مشکل ہی سے مہاجا سکتا ہے کہ یہ حرام کی آمیز ش سے بالکلیہ پاک ہے ، اس گئے ان حالات میں امام ابو حنیفہ ؓ کے قول پر کماجا سکتا ہے کہ یہ حرام کی آمیز ش سے بالکلیہ پاک ہے ، اس گئے ان حالات میں امام ابو حنیفہ ؓ کے قول پر کماجا سکتا ہے کہ یہ حرام کی آمیز ش سے بالکلیہ پاک ہے ، اس گئے ان حالات میں امام ابو حنیفہ ؓ کے قول پر خوص کے پاس اتنامال موجو د ہو کہ حرام راستے سے مال حاصل کرنے کی بنا پر اس نے جو قرضوں کا بوجھ اپنے شخص کے پاس اتنامال موجو د ہو کہ حرام راستے سے مال حاصل کرنے کی بنا پر اس نے جو قرضوں کا بوجھ اپنے سے مال حاصل کرنے کی بنا پر اس نے جو قرضوں کا بوجھ اپنے سے مال حاصل کرنے کی بنا پر اس نے جو قرضوں کا بوجھ اپنے سے مال ماصل کرنے کی بنا پر اس نے جو قرضوں کا بوجھ اپنے سے میں اس اپنے بات ہو۔

"ولوخلط السلطان المال المغصوب بمالم ملكم فتجب الزكوة فيم ولا يورث عنم لان الخلط استهلاك اذا لم

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>34 -</sup>رد المخارج ٢ص٢٩

 $<sup>^{35}</sup>$  -الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج1 ص $^{14}$  حديث غبر :557 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت

يمكن تمييزه عند ابي حنيفة، وقوله ارفق اذ قلما يخلوا مال عن غصب وهذااذا كان له مال غير مااستهلكه بالخلط منفصلا عنه يوفى دينه وآخر فلازكوة كما لو كان الكل خيبتًا "36

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ا – مال حرام کسی کی ملکیت میں آئے اور وہ بعینہ موجو دہو، نیز مال کا اصل مالک معلوم ہو تواس شخص کو وہ بیر رامال لوٹا دیناواجب ہے۔

۲- اگرمال حرام متعین طور پر معلوم نه ہوسکے یااس کی تعداد معلوم نه ہوسکے تو غالب گمان کے مطابق مال حرام کی مقدار متعین کی جائے گی، اگرمالک معلوم ہوتو اتنی مقدار میں رقم اس کے مالک کوواپس کر دی جائے گی ، اور اگرمالک معلوم نه ہوتواسی مقدار میں بلانیت تواب صدقه کر دیاجائے۔

۳-اگرمال حرام کی واپسی اس پر واجب ہوئی اوراس نے واپس نہیں کیا، اور مال حرام اس کے قبضہ میں باقی رہ گیا، اور مال کا کوئی انسان مطالبہ کرنے والا نہیں ہے، ایس صورت میں اس مال کی زکوۃ اداکرنی بھی واجب ہوگی ، اور زکوۃ اداکرنے کے باوجود حقد ارکوحق لوٹانے یا حقد ارکے معلوم نہ ہونے کی صورت میں بلانیت تواب صدقہ کرنے کا حکم باقی رہے گا۔

مال حرام میں اصل یہی ہے کہ اگرایسے مال کاطلب کرنے مالک موجود ہو تواس کو واپس کر دیا جائے، ورنہ صدقہ کر دیاجائے، اور حرام و حلال مال مخلوط ہو تو تحری ورجان قلب کے مطابق مال حلال کی مقدار متعین کرکے اس کی زکوۃ دی جائے مال حرام میں زکوۃ واجب نہ ہوگی ۔ گراستحسان کا تقاضایہ ہے کہ پورے کے

------ حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> - در مختار علی ر د المحتارج ۲ص۲۸۰۲۷

پورے مال کی زکوۃ اداکر دی جائے، تاکہ یقینی اوراطمینان بخش طریقہ پرزکوۃ اداکر نے والا فریصنہ زکوۃ سے بری الذمہ ہوجائے، اور ظالمانہ اور حرام طریقوں سے لوگوں کے مال سے فائدہ اٹھانے والوں کی حوصلہ افزائی نہ ہو، نیز ایسانہ ہو کہ مال حرام کھانے والا دوطر فہ فائدہ اٹھائے اس طرح ایک طرف مال حرام سے انتفاع کرے اورزکوۃ سے بھی نے جائے <sup>37</sup>۔

\_\_\_\_\_

## قرض پرز کوۃ کی تفصیل

(۵) ملک تام ہی کے ذیل میں یہ مسئلہ بھی ابھر تاہے ، کہ انسان دوسرے کوجو قرض دیتاہے ، اس کی زکوۃ کس پر ہمونی چاہئے ؟ قرض خواہ پر یا مقروض پر ؟ یا دونوں پر ؟ یا کسی پر نہیں ؟ پھر جس کے بارے میں بھی یہ فیصلہ کیا جائے ، کہ قرض کی زکوۃ اس پر واجب ہے ، تواس قرض کی نوعیت کیا ہونی چاہئے ؟ اور وجوب زکوۃ کی شرطیں ہر نوع کے لئے کیا ہونگی ؟ یہ کئی سؤالات ہیں جو قرض پر زکوۃ کے ذیل میں بیک وقت پیدا ہوتے ہیں۔

## قرض کی زکوہ کس پر واجب ہے؟

اس کا کوئی قائل نہیں کہ قرض کی زکوۃ دائن ومدیون دونوں پر واجب ہے،اس لئے کہ اس وقت ایک مال کی ایک ہی سال میں دوبارز کوۃ دینی لازم آئے گی، جس کی کوئی نظیر شریعت میں موجود نہیں ہے۔ قول اول

البتہ بعض اکابر کی طرف بیہ منسوب ہے کہ دائن ومدیون میں سے کسی پر بھی زکوۃ واجب نہیں، بیہ قول حضرت عکر مہ ؓ اور حضرت عطا گاہے۔

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> -جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے (فقہی سیمینار: ۱ تا۲۵) ص۴۰۱،۷۰ ناشر: اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا، ستمبر <u>۲۰۲</u>۱ء

"لایز کی الذی علیہ الدین و لایز کی صاحبہ حتی یقبضہ 38 اور امام بیہ قی کے بقول ابن منذر اُنے یہ قول حضرت عمر اُاور حضرت عائشہ کے حوالہ سے بھی نقل

ک**یا**ہے<sup>39</sup>

علامہ ابن حزم اندلی ؓ نے بھی محلی میں حضرت عائشہ گایہ قول نقل کیا ہے۔ " لیس فی الدین زکاۃ 40

اس جملے میں دین پر زکوۃ نہ ہونے کا مطلب یہی ہے کہ دائن ومدیون میں سے کسی پر بھی دین کی زکوۃ فرض نہیں ہے، اصحاب ظواہر کا مسلک بھی یہی ہے۔۔۔۔ان حضرات کی دلیل ہے ہے کہ دین کی رقم پر دائن ومدیون میں سے کسی کو ملک تام حاصل نہیں ہے، مقروض کو صرف قبضہ حاصل ہے، ملکیت اصل میں دائن کی ہے، اور دائن کی ملکیت اگر چہ دین پر قائم ہے، مگر قبضہ نہ ہونے کی بنا پر ملک تام حاصل نہیں ہے، اس لئے دونوں میں سے کسی پرزکوۃ فرض نہیں ہے۔

قول ثانی

امام ابوعبید نے کتاب الاموال میں حضرت ابراہیم نخعی گایہ مسلک نقل کیا ہے کہ دین کی زکوۃ اصلاً تو دائن کے ذمہ ہے، لیکن اگر مدیون ادائیگی قرض پر قدرت رکھنے کے باوجود اداکر نے میں ٹال مٹول کرے تاکہ دین کی اس رقم سے زیادہ سے زیادہ تجارتی منافع حاصل کر سکے ،اس صورت میں دین کی زکوۃ مدیون ہی پر واجب ہے ، دائن پر نہیں۔

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> –المحلى ج ٢ص ١٠١

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> - سنن کبری جهم ص ۱۵۰

<sup>40 -</sup> المحلى ج ٢ ص ١٠١

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> – الاموال ص٢٣٣

ر ہاہو وہی مالی فرائض بھی ادا کرے۔

تنجره

(۱) مگریہ قول ملک تام کی شرط پوری نہیں کر رہاہے، دین کی رقم سے مدیون اگر چہ فائدہ اٹھارہا ہے، مگر وہ اس کی ملکیت میں داخل نہیں ہے، اور زکوۃ قانونی طور پر صرف اسی پر عائد کی جاسکتی ہے، جس کی ملکیت میں مال موجو دہو، نفع اٹھانا کوئی معیار نہیں ہے، ایک شخص مال غصب کر کے بھی اس سے فائدہ اٹھا سکتا ہے، اور قرض کا انکار کر کے بھی اس رقم سے استفادہ کر سکتا ہے، مگر اس کے باوجو دکوئی فقیہ اس کا قائل نہیں کہ مال مخصوب کی زکوۃ غاصب پر واجب ہے، اس لئے کہ یہ مال حرام ہے، اور عبادت کسی ناپاک اور حرام محل کہ مال حرام پر زکوۃ واجب نہیں ہے، اس لئے کہ زکوۃ ایک عبادت ہے، اور عبادت کسی ناپاک اور حرام محل پر وارد نہیں ہوتی۔

اس کے علاوہ حضرت ابراہیم نخعی گایہ قول صحابہ اور مجہدین کے اجماع کے خلاف ہے اسلئے بھی یہ قول قابل قبول نہیں، ممکن ہے کہ حضرت ابراہیم نخعی نے ایسے مدیون پر زکوۃ کے وجوب کی بات تمام شر اکط سے نظر انداز کرکے محض اس کے ٹال مٹول کی پاداش میں کی ہو، جس کا مقصد ایسے لوگوں پر تازیانے لگانا ہو، جولوگوں سے منت وزاری کے ساتھ قرض وصول کرتے ہیں، مگر ادائیگی کے معاملے میں شیر یالومڑی بن جاتے ہیں ۔۔۔۔۔غرض حضرت ابراہیم نخعی ؓ کے قول کی خوبصورت تاویل کی جاسکتی ہے مگر اس کوزکوۃ کے ماب میں فقہی معیار نہیں بنایا جاسکتا۔

جمهور كامسلك

جمہور فقہاء صحابہ و تابعین کامسلک ہے ہے کہ دین کی زکوۃ دائن کے ذمہ ہے، مدیون کے ذمہ نہیں، اس کے دلائل اگلے موضوع کے ذیل میں آرہے ہیں۔ کس طرح کے قرضوں برز کوۃ واجب ہے؟

اب ہم مسکلہ کے دوسرے رخ پر توجہ دیتے ہیں اس پہلو پر نظر ڈالنے کے لئے ہمیں اس کا جائزہ لینا

ہو گا کہ قرض کی نوعیتوں میں اختلاف دواعتبار سے ہو سکتا ہے۔

ا-مدیون کے اعتبار سے ۲-اور محل دین کے اعتبار سے۔

دین کی تقسیم مدیون کے اعتبار سے

ا۔ مدیون کے اعتبار سے بنیادی طور پر قرض کی دو قسمیں ہیں: مدیون مالدار بھی ہو سکتا ہے اور غریب بھی۔مالدار آدمی کسی تجارتی یازراعتی مقاصد کے تحت قرض لیتا ہے اور غریب شخص اپنی ضروریات کی چکیل کے لئے قرض لیتا ہے، پھر جس نے قرض لیا ہے وہ دیانت دار اور صادق القول بھی ہو سکتا ہے اور بد دیانت اور ہے ایمان بھی۔اگر مقروض دیانت دار ہے تو وہ کبھی قرض کا انکار نہیں کر سکتا یا ایسی صورت حال پیدا نہیں کر سکتا جس سے دائن کو قرض ملنے کی امید منقطع ہوجائے لیکن اگر مدیون بد دیانت اور مکار ہو تو وہ قرض کا انکار بھی کر سکتا ہے اور ایسی پوزیشن بھی اختیار کر سکتا ہے کہ قرض خواہ اپنی رقم کی واپسی سے نامید ہو جائے۔ پھر ایسی صورت میں جب کہ مقروض قرض کا انکار کر دے، دائن اپنی ہوشیاری سے مقروض کے خلاف قد الت میں گو اہوں کو پیش کر سکتا ہے، مگر کبھی ایسا بھی ہو تا خلاف قانونی کاروائی کر سکتا ہے، اس کے خلاف عد الت میں گو اہوں کو پیش کر سکتا ہے، مگر کبھی ایسا بھی ہو تا کے وہ پچھ حاصل نہیں کر سکتا۔

اس تفصیلی پس منظر سے بنیادی طور پر دو شکلیں ابھرتی ہیں جو فقہی مباحث کا موضوع بن سکتی ہیں۔

ا-دائن مدیون کی جانب سے مطمئن ہو قرض واپس ملنے کی اسے پوری امید ہو، یا مدیون پر اطمینان تونہ ہو مگر قانونی طور پر وہ اس سے وصول کرنے کی یوزیشن میں ہو۔

۲- دائن مدیون کے طرز عمل سے مایوس ہو چکا ہو، اس کے پاس قانونی چارہ جو ئی کا بھی کو ئی راستہ نہ ہواور اپنی رقم سے ناامید ہو گیا ہو،

ان دونوں صور توں میں جور قم دائن کی مدیون کے ذمے ہے ان پر زکوۃ کے بارے میں جدا گانہ احکام ہیں۔ ا- پہلی صورت میں جب کہ دین واپس ملنے کی امید ہو (خواہ دائن کے اقرار کی بدولت یااس کے افکار کے باوجود قانون کے زور پر) دین کی زکوۃ دائن پر واجب ہے اس لئے کہ دین پر اس کی ملکیت قائم ہے اور واپس ملنے کی امید کی بنا پر اس کے قبضے سے باہر نہیں ہے بلکہ قانونی طور پر وہ جب چاہے اسے حاصل کر سکتا ہے صحابہ کی ایک بڑی جماعت جس میں حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت ابن عمرؓ، حضرت عابر ابن عمرؓ، حضرت جابر ابن زیدؓ، حضرت جابر ابن خیم شامل ہیں اور تابعین کی اکثریت جس میں حضرت جابر ابن زیدؓ، مجابدؓ، ابر اہیمؓ اور میمون ابن مہران جمیسے اکابر داخل ہیں، ان کی رائے یہی ہے۔فقہائے احناف کی بھی بہی رائے ہے۔صاحب ہدا یہ فرماتے ہیں۔

"ولوكان الدين على مقر ملئى او معسر تجب الزكوة لامكان الوصول اليم ابتداء او بواسطة التحصيل كذا و لو كان على جاحد وعليم بينة"42

۲- دوسری صورت جس میں دین ملنے کی امید نہ ہو اور دائن اپنی رقم سے مایوس ہو جائے اس صورت میں وجوب نے اس علاء کے در میان اختلاف پایا جاتا ہے اساسی طور پریہاں تین مذاہب ہیں۔

(۱) ایک مذہب جو حضرت علی ؓ اور حضرت ابن عباس ؓ کی طرف منسوب ہے وہ یہ کہ قبضہ میں آنے سے پیشتر تواس دین پرز کوۃ واجب نہیں ہے،لیکن اگر کسی طرح وہ اپنے دین کی رقم وصول کر لے توگزشتہ ان تمام سالوں کی زکوۃ اس پر واجب ہو گی،اور یہی مسلک حضرت امام زفر ؓ اور قول جدید کے مطابق مطابق حضرت امام شافعی ؓ اور ایک روایت کے مطابق امام احمد ؓ کا بھی ہے۔

(۲) دوسر امذہب جو حضرت حسن ؓ، حضرت عمر بن عبد العزیز ؓ اور حضرت امام مالک تکاہے ، وہ یہ ہے کہ قبضہ میں آنے کے بعد گزشتہ تمام سالوں کی زکوۃ دینے کی ضرورت نہیں ہے ، بلکہ صرف ایک سال کی زکوۃ دینا کافی ہے۔ امام مالک ؓ کے نزدیک صرف اسی دین میں نہیں بلکہ ہر طرح کے دین میں خواہ اس کے ملنے کی ------ حواثی میں جواثی میں جواث

<sup>42 -</sup> هدايه مع البناييه - جساس ٢٧

امیدر ہی ہو یانہ رہی ہو بہر دوصورت گزشتہ سالوں میں سے صرف ایک سال کی زکوۃ ادا کر دینا کافی ہے البتہ اس سے تجارتی قرضے مشتنیٰ ہیں،ان کی زکوۃ امام موصوف کے نزدیک ہر سال کے لحاظ سے واجب ہے۔

(۳) تیسر امذہب احناف کا ہے ، احناف کے نزدیک دین وصول ہو جانے کے بعد بھی گذشتہ سالوں کی زکوۃ واجب نہیں ہے۔ احناف کے نزدیک بیر مال ضار کے تھم میں ہے ، مال ضار کے مفہوم میں ہر وہ مال داخل ہے جس کے ملنے کی امید نہ ہولیکن مل جائے ، صاحب ہدایہ فرماتے ہیں۔

> "ومن لم على آخر دين فجحده سنين ثم قامت بم بينة لم يزكم لما مضى معناه صارت لم بينة بان اقر عند الناس وهي مسئلة المال الضمار "43

## دین کی تقسیم محل دین کے اعتبار سے

(۲) دین کی دو سری تقسیم محل دین کے اعتبار سے ہے ، محل دین سے میری مراد وہ چیز ہے جو قرض بن رہی ہے فقہ حنفی کی روشنی میں محل دین کے اعتبار سے دین کی تین قسمیں ہیں:

ا۔ دین قوی ۲۔ دین متوسط سے اور دین ضعیف

(۱) دین قوی سے مر اد وہ رقم ہے جو کسی کو نقد دی گئی ہو ، یامال تجارت کے عوض واجب ہو ئی ہویا ایسے جانوروں کاعوض ہو جن پر زکوۃ فرض ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> - هدايه مع البنايه - جسس ۲۴

ابو حنیفه سے دوروایتیں منقول ہیں:

ﷺ کہ دین قوی کی طرح اس پر بھی زکوۃ فرض ہے مگر وجوب اداکے لئے چالیس (۴۰) در ہم کے بجائے دو سو(۴۰۰) در ہم کی وصولی شرط ہے ، دو سو در ہم وصول ہونے پر ان کی گذشتہ سالوں کی زکوۃ اداکر نافرض ہے۔

ہونے پر بھی گزشتہ سالوں کی زکوۃ فرض نہیں ہوگی، بلکہ زکوۃ کا آغاز وصولی کے بعد حولان حول سے ہوگا۔احناف نے اسی روایت کو ترجیح دی ہے۔

(۳) دین ضعیف وہ دین ہے جو مال کے عوض واجب نہ ہو، جیسے دین مہر،میر اث، وصیت، بدل خلع اور دیت وغیرہ،ایسے دین پر وصول سے قبل زکوۃ فرض نہیں ہے بلکہ دوو سو(۲۰۰) درہم کے بقدر وصول ہو جانے کے بعد صرف مستقبل کی زکوۃ فرض ہوگی، گزشتہ سالوں کی زکوۃ فرض نہیں ہے 44 یہ فیصلہ کرنا کہ دین کی وصولی کے بعد زکوۃ گزشتہ کی واجب ہے یا آئندہ کی ؟اس کا انحصار اس پر ہے کہ مدیون کیسا ہے ؟اور دین کی نوعیت کیا ہے؟

\_\_\_\_\_

### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انثريا

ا- دین کی دوقشمیں ہیں: وہ دین جس کے وصول ہونے کی کوئی امید نہ ہو جیسے ڈونی ہوئی رقم، اور وہ جس کے وصول ہونے کی پوری امید ہو، جس دین کے وصول ہونے کی کی کئی وجہ سے امید ختم ہوگئ ہواگر وہ دین کبھی وصول ہوجائے تووصولی کے دن سے ایک سال گذرنے کے بعد ہی زکوۃ واجب ہوگی۔

<sup>44</sup> \_ تفصیل کے لئے دیکھئے: در مختار علی ر دالمحتارج۲ص۸۸و۳۹٪ تحفۃ الفقہاءج اص۷۵۸و۲۵۷ ﷺ الدین الخالص ج۸ص۱۸۳و۱۸۸۔

۲- مقروض اگر قرض دہندہ کے مطالبہ واصر ارکے باوجو داس حد تک ٹال مٹول سے کام لے کہ دائن اس کی وصولیابی سے مایوس ہوجائے، تواس مال کی زکوۃ قرض دہندہ پرواجب نہ ہوگی ، اگر ایسا قرضہ مجھی وصول ہوجائے تواس سال گذرنے کے بعد زکوۃ واجب ہوگی۔

٣- جس دين كاوصول هو نامتو قع هواس كي تين صور تيس ہيں:

الف - وہ دین قرض کی صورت میں ہویاسامان تجارت کی قیمت کسی کے ذمہ باقی ہو، ایسے دیون میں وصول ہونے کے بعد گذشتہ سالوں کی زکوۃ بھی اداکر نی ہوگی۔ ب - وہ دین جو ایسے مال کے عوض ہوجو تجارت کے لئے نہیں تھا، اور نہ قرض کے طوریر دیا گیا تھا، جیسے مال وراثت یامال وصیت۔

ج - ایسادین جو کسی مال کاعوض نہ ہو جیسے مہر ،ان دونوں صور توں میں دین وصول ہونے کے بعد سال گذر جانے پرز کوۃ واجب نہیں ہو گی<sup>45</sup>۔

\_\_\_\_\_

## پراویڈنٹ فنڈ کی ز کو ۃ

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> -جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے (فقہی سیمینار: اتا ۲۵) ص • • اناشر: اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا، ستمبر <u>اس ب</u>ع

آگیا،اس لئے اس پر سال به سال زکوة واجب ہو گی۔

البتہ سرکاری اداروں کے پراویڈنٹ فنڈ کی نوعیت اس سے مخلف ہے، تنخواہ سے وضع کی ہوئی پوری رقم خود حکومت کی ہی تحویل میں رہتی ہے، حکومت اس فنڈ کو کسی تیسر ہے نما کندہ ادارے کی تحویل میں نہیں دیتی اور اسی بنا پر یہ مسللہ کھڑا ہو تاہے کہ اس فنڈ کی حیثیت کیا متعین کی جائے، ظاہر ہے کہ تنخواہ کا وہ جزوجو کٹ کر جمع ہو جاتا ہے اس پر اجیر کا قبضہ نہیں ہو پاتا، بلکہ وہ مستاجر ہی کے قبضہ میں رہتا ہے، تو کیا اجرت خدمت پر ملکیت کے لئے قبضہ ضروری ہے یا نہیں ؟اور کیا اجرت خدمت مال ہے یا نہیں ؟ --- اتنی بات توطے ہے کہ تنخواہ کاوہ حصہ جو ملازم کو فی الفور نہیں مل پاتاوہ حکومت کے ذمے دین ہے لیکن سوال سے ہے کہ اس کو دین قوی، دین متوسط، دین ضعیف، تینوں قسم میں سے کس قسم میں داخل مانا جائے، دین قوی تو بہر حال نہیں ہے اس لئے کہ دین قوی مال تجارت کا معاوضہ ہو تا ہے اور یہاں معاوضہ تجارت کا نہیں بلکہ خدمت کا ہے اور فقہاء کی عبارت سے صراحت کے ساتھ ثابت ہو تا ہے کہ غلام اور مکان تجارت کا خین ہوں تو اب کے خدمت کا خورت میں واجرت مال تجارت کے ساتھ ثابت ہو تا ہے کہ غلام اور مکان تجارت کے لئے نہ ہوں تو ان کی خدمت کا جو اور قبیاء کی عبارت سے صراحت کے ساتھ ثابت ہو تا ہے کہ غلام اور مکان تجارت کے لئے نہ ہوں تو ان کی خدمت واجرت مال تجارت قرار نہیں دی جاسکتی۔

"والاصح ان اجرة دار التجارة او عبدالتجارة بمنز لتثمن متاع التجارة 46 و لو آجر عبده او داره لنصاب ان لم يكونا للتجارة لا تجب ما

ولو، جر عبده اوداره للعدب ال لم ياود للبر لم يحل الحول بعد القبض"<sup>47</sup>

اب دواخمال باقی ہیں۔ دین متوسط اور دین ضعیف۔ اگر خدمت کو مال قرار دیا جائے تو یہ اجرت مال کا معاوضہ قرار پائے گی،اس وفت یہ دین متوسط ہو گا اور اگر خدمت کو مال قرار نہ دیا جائے تو یہ اجرت مال کا معاوضہ قرار پائے گی،اس وفت یہ دین ضعیف ہو گا، پھر اس میں مختلف روایات ہیں کہ خدمت مال ہے کہ نہیں؟ پھر ان میں کون سی روایت اصح ہے؟ مگر یہ ساری گفتگو اور روایات کا اختلاف غلام کی خدمت کے حدیثی

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> - مبسوط ج ۲ ص ۱۹۲

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> - بحرالرائق ج۲ ص۸ • ۲

بارے میں ہے جوایک حیثیت سے مال ہے، آزاد انسان کی خدمت فقہاء کی صراحت کے مطابق مال نہیں ہے اس لئے اس اختلاف کا اثر ہمارے زیر بحث مسئے پر نہیں پڑے گا، کیو نکہ زیر بحث مسئے میں آزاد ملاز مین کی اجر توں کا معاملہ ہے، نہ کہ غلاموں کا، اور جب آزاد کی خدمت مال نہیں ہے تو یہ اجرت مال کے عوض نہ ہوئی ، پس یہ دین ضعیف قرار پاتی ہے اور دین ضعیف کے بارے میں پیچھے گذر چکا ہے کہ اس کی زکو قوصول ہونے سے پہلے قرض نہیں ہے اور وصول ہونے کے بعد بھی گزشتہ سالوں کی زکو قواجب نہ ہوگی ، بلکہ صرف مستقبل کی زکو قوفرض ہوگی۔

اس شخقیق کی روشنی میں پر اویڈنٹ فنڈ کی رقم دین ضعیف میں آتی ہے،اس لئے اس پر وصولی سے پہلے زکوۃ فرض نہیں ہے اور وصولی کے بعد بھی صرف آئندہ کی زکوۃ فرض ہو گی گزشتہ کی نہیں،ہمارے پہلے اس پر فتوی دیا گیا ہے۔

مگر میرے ناقص خیال میں یہاں دوپہلو قابل غور ہیں۔

(۱)سب سے پہلے غور طلب میہ ہے کہ دین کی میہ تین قشمیں جو امام ابو حنیفہ ؓ کے یہاں ملتی ہیں، وہ متفق علیہ نہیں ہے، بلکہ ائمہ ثلثہ کے علاوہ خو د صاحبین بھی تمام دیون مطلقہ میں وصولی کے بعد گزشتہ کی زکوۃ واجب قرار دیتے ہیں۔

(۲) دوسری بات جو سنجیدگی کے ساتھ غور کرنے کی ہے وہ بیہ ہے کہ پر اویڈنٹ فنڈ قرض کی وہ نوع ہے جو خالص موجو دہ دور کی پید اوار ہے قدیم کتب فقہ میں دیون کی جو قسمیں شار کی گئی ہیں ان کو پر اویڈنٹ فنڈ سے کوئی نسبت نہیں ہے، وجو ب زکوۃ کے حق میں دین کے اندر اصل دیکھنے کی چیز بیہ ہے کہ وہ دائن کے لئے کس حد تک سہل الوصول ہے؟ اور دائن کا تصرف اس پر کس حد تک بر قرار ہے؟

اوپر کی تحقیق کی روسے پر اویڈنٹ فنڈ کو دین ضعیف قرار دیا گیاہے، حالانکہ دین ضعیف کی جو علت ہے اس میں مفقود ہے، فقہی اصطلاحات کی روشنی میں دین ضعیف چوں کہ کسی مال کامعاوضہ نہیں ہوتا اس لئے اس کی وصولی، مطالبہ اور حق جتلانا آسان نہیں ہوتا، اسی طرح دین متوسط کو اگر چپہ مال کا معاوضہ قرار دیا گیاہے مگر رانچروایت کے مطابق وہ بھی ضعیف ہی کے حکم میں ہے۔ پر اویڈنٹ فنڈ کی جو نوعیت ہے

اس کودیکھتے ہوئے اس کو دین ضعیف کہنے کی ہمت نہیں ہوتی، موجو دہ قوانین کی روسے ملازم کو ہر وقت یہ حق حاصل ہے کہ وہ حسب ضرورت رقم نکال لے ، یا اس سے انشورنش کرالے وغیرہ، اس طرح بہت سے تصرفات کا ملازم کو اختیار ہے، اس کے علاوہ دین کے ملنے کا مکمل یقین ہوتا ہے — ان وجوہ کے پیش نظر پر اویڈنٹ فنڈ کو دین قوی میں شار کر کے اس پر زکوۃ کو واجب کہنازیادہ مناسب ہے، خصوصاً اس وقت جب کہ صاحبین ہر طرح کے دین میں وجوب زکوۃ کے قائل ہیں، یہی اختیاط کا تقاضا ہے ابوعبید کے ان الفاظ سے میرے خیال کی تائید ہوتی ہے:

"انه بمنزلة المال الذى فى يده فحينئذ تجب فيها الزكوة فى كل حول اذا بلغت نصابا و توفرت الشروط الاخرى من السلامة من الدين ونحوه"48

.....

### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

"پراویڈیٹ فنڈ (تنخواہ سے لازمی طور پر وضع ہونے والی رقم) جب تک اس پر قبضہ نہ ہو جائے اس کی زکوۃ واجب نہ ہوگی، جب بیر تم وصول ہو جائے اور بقدر نصاب ہواوراس پرایک سال گذر جائے تواس کی زکوۃ اداکر ناہوگی۔

بعض او قات کچھ لوگ قانون انکم ٹیکس کی زدسے بچنے یادیگر مصالح کی خاطر اختیاری طور پر اپنی تنخواہ سے کچھ زائدر قم وضع کر اکر پی ایف (P.F.) جمع کر ات ہیں ، یہ رقم اگر قدر نصاب کو پہونچ جائے تو سال بہ سال زکوۃ اداکرنی پڑے گی ، اس اختیاری وضع کر ائی ہوئی رقم کی حیثیت و دیعت کی ہے اور مال و دیعت پر زکوۃ واجب ہوتی ہے <sup>49</sup>۔

------ حواشی ------

<sup>48 -</sup> الاموال ص 48

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> - جدید مسائل اور فقه اکیڈمی کے فیصلے (فقہی سیمینار: اتا۲۵) ص۵۰ اناشر: اسلامک فقه اکیڈمی انڈیا، ستمبر ۲۰۲۱ ع

**(r)** 

## نما کی حقیقت اور شکلیں

اسلام نے وجوب زکوۃ کی دوسری شرط نماکو قرار دیاہے، نماعر بی زبان کا لفظہ اس کے لغوی معلیٰ زیادتی اور بڑھوتری کے ہیں، مگر اصطلاحی طور پر بیہ مال کی اس قابلیت و صلاحیت کا نام ہے جس سے صاحب مال کو نفع اور زیاد تی حاصل ہو تی ہے ،الٹلا تعالیٰ نے مال دو طرح کے پیدا کئے ہیں ،(۱)بعض مال ایسے ہیں جو اپنی حدیک تو مفید ہیں مگر وہ نفع مزید اور ثمر ات نو کاسب نہیں بن سکتے، مثلاً رہنے کا مکان ، پہننے کا کپڑا، ضر وری سامان، ملازم، نو کر، وسائل صنعت و غیرہ، انسان اس سے خو د مستفید ہو سکتا ہے مگر ان کے اندر سے کوئی نئی ایسی چیز بر آمد نہیں ہوتی جس سے بھی نفع اٹھا یا جا سکے ، ان اشیاء سے نفع اٹھانے کا قدر ومعیار ہر دور میں یکساں رہتا ہے ، بلکہ وفت کی رفتار کے ساتھ نفع رسانی کے باب میں ان کا دائرہ روز بروز محدود ہو تاجا تا ہے،ایک مکان بنوانے کے بعد انسان اس سے فائدہ اٹھا تاہے، مگر وفت کے گذرنے کے ساتھ جوں جوں وہ بوسیدہ اوریر اناہو تا جاتا ہے ، اس کی افادیت نسبتاً گھٹتی چلی جاتی ہے۔۔۔۔۔ایسے تمام اموال جو افادیت کی قدروں کو یکساں یا نقصان کے تفاوت کے ساتھ رکھتے ہوں شریعت کی اصطلاح میں "غیر نامی" کہلاتے ہیں ۔۔۔۔۔اسی کے بالمقابل اللہ نے کچھ ایسے مال بھی پیدا کئے ہیں ، جو افادیت میں ہر روز ایک نئی جہت کا اضافہ کرتے ہیں،خود وہ اپنی ذات سے بھی مفید ہوتے ہیں،اور اس کے ساتھ ہی وہ ایسے ثمر ات پیدا کرتے ہیں، جن سے انسان نفع اندوز ہو تاہے، اس کی افادیت کا دائرہ تنگ ہونے کے بجائے بڑھتار ہتاہے، مثلاً مال تجارت اور زکوۃ کے جانور وغیرہ،ایک لاکھ کی دکان سال کے آغاز میں ہوتی ہے،جو اپنی افادیت کی ایک مخصوص قدر رکھتی ہے، مگر چند ماہ کے بعد وہ ایک لا کھ کا سر مایہ بڑھتے بڑھتے ڈیڑھ لا کھ کا ہو جا تاہے ، ایسے تمام اموال جوروز بروز افادیت کامعیار بلند کرتے رہتے ہیں، شریعت کی اصطلاح میں نامی کہلاتے ہیں۔ فقہاءنے نماکی شرعی طور پر دوقشمیں کی ہیں۔ (۱)نماء حقیقی (۲)نماء تقدیری

(۱) نماء حقیقی ایسی زیادتی کو کہتے ہیں جو عملی طور پر سامنے آر ہی ہو، تجارتی منافع یا جانور میں توالد و تناسل کے ذریعہ جواضافے ہوتے ہیں وہ نماء حقیقی کی مثال ہیں۔

(۲) اور نماء تقریری مال کی اس ذاتی اور و قوعی قابلیت کانام ہے، جس سے انسان اگر چاہے تو بہت کچھ منافع حاصل کر سکتا ہے، ذاتی صلاحیت کا مطلب ہے ہے کہ وہ مال خو دبڑھنے کی پوزیشن میں ہو، خواہ انسان اس کے لئے کوئی عمل کرے بانہ کرے اور و قوعی صلاحیت سے مرادیہ کہ انسان کے اپنے قبضے میں یا اس کے نئے کوئی عمل کرے بینہ کرے اور و قوعی صلاحیت سے مرادیہ کہ انسان کے اپنے قبضے میں ہو، اور جب قبضے میں ہے تو انسان اس سے استفادہ کر سکتا ہے، اس کی مثال دراہم و دنانیر، سونا اور چاندی ہیں، جو اپنے اندر بڑھنے اور پروان چڑھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں، بلکہ حقیقت ہے کہ قیمتوں اور قدروں کا سارامعیار انہی کے تصرف میں ہے اگر کوئی جمافت یانا واقفیت کی بنا پر اس سے فائدہ نہ اٹھائے تو اس کا اپنا قصور ہے، مگر اس قصور کا سونا و چاندی کی نموی صلاحیت پر کوئی اثر نہیں پڑتا، علامہ شامی تخرماتے ہیں: النصاء فی الملخۃ الزیادۃ و فی الشرع نو عان، حقیقی و تقدیر ی فالحقیقی الزیادۃ بالتو الدو التناسل و التجار ات و نحو ہا۔ و التقدیر ی تمکنہ من الزیادۃ بان یکون المال القابل فی یدہ او یدنائبہ "50 علامہ کا سائی گھتے ہیں۔

"ولسنانعنى به حقيقة النماء لان ذلك غير معتبرو انمانعنى به كون المال معداللاستمناء بالتجارة اوبالاسامة لان الاسامة سبب لحصول الحر "اللبن "والنسل والسمن والجارة سبب لحصول الربح فيقام السبب مقام المسبب و تعلق الحكم به كالسفر مع المشقة و نحو ذلك "51

## نما شرط بھی اور علت بھی

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> –رد المحتارج ٢ص ٧

<sup>51 -</sup> بدائع الصنائع ج ٢ ص ١١

زکوۃ کا محل ہے خواہ وہ صحابہ کے زمانہ میں پایاجاتا ہواور اس کاذکر حدیث و فقہ کی کتابوں میں ماتا ہو یاوہ بعد کی
پیداوار ہواور اس کاذکر قدیم ذخیر وں میں نہ ماتا ہو نما، کی علت جہاں پائی جائے گی وہاں زکوۃ کا حکم نافذ ہو گا۔

اللہ رحم فرمائے علامہ ابن حزم ظاہری ؓ، علامہ شوکانی اور نواب صدیق حسن خال صاحب پر ان
حضرات نے صرف ان ہی اموال پہر زکوۃ فرض قرار دی ہے جن کاذکر احادیث میں ماتا ہے ، ابن حزم نے
ان احادیث کے ذخیرہ کا جب مطالعہ کیا تو صرف آٹھ (۸) قسم کے اموال ان کو نظر آئے جن میں زکوۃ کے
وجوب کا ذکر کیا گیا ہے: (۱) اونٹ، (۲) گائے، (۳) بکری، (۴) گیہوں، (۵) جو، (۲) مجبور، (۷) چاندی ،

(۸) اور سونا۔۔۔ان کے علاوہ وہ کسی قسم کے مال میں وجوب زکوۃ کے قائل نہیں ہیں۔

اس پر سوائے اظہار جیرت کے اور کیا کرسکتے ہیں جس شخص نے بھی فلسفہ کز کوۃ اور اس کی علتوں و شر الطاکا گہر امطالعہ کیا ہو گاوہ اس پر مجھی مطمئن نہیں ہو سکتا کہ صرف آٹھ (۸) اموال پر زکوۃ فرض ہو، اور باقی پر نہ ہو، آخر انہی آٹھ اموال کی کیا خصوصیت ہے کہ ان کی زکوۃ خدا کے یہاں مقبول ہواور دوسروں کی نہ ہو — زکوۃ مالد اروں پر واجب ہوتی ہے کیامالد اری صرف انہی آٹھ اموال سے حاصل ہو سکتی ہے؟ زراعت و تجارت کی بیشار انواع واقسام ان سے کہیں زیادہ تمول وخوشحالی انسان کو بخش دیتی ہیں، ان پر زکوۃ آخر کیوں فرض نہیں ہوگی ؟۔۔ اسی طرح زکوۃ مال کی تطبیر و پاکیزگی کے لئے ہے، کیا صرف یہی آٹھ (۸) اموال تطبیر کے مختاج ہیں؟ اور باقی اموال کی ہز اروں قسموں کو اس کی ضرورت کیوں نہیں ہے؟۔۔۔ زکوۃ حص، بخل اور طبع کے فاسد جراثیم کا دل سے صفایا کرنے کے لئے مفید ہے، کیا بیہ فاسد جراثیم صرف انہی ترص، بخل اور طبع کے فاسد جراثیم کا دل سے صفایا کرنے کے لئے مفید ہے، کیا بیہ فاسد جراثیم صرف انہی رزق کی جمیل کے لئے ہے، بیہ وعدہ اور حاجتوں کی پیمیل صرف آٹھ اموال کے دائرہ میں کیوں محدود کی گئی رزق کی جمیل کے لئے ہے، بیہ وعدہ اور حاجتوں کی پیمیل صرف آٹھ اموال کے دائرہ میں کیوں محدود کی گئی تفصیل جانے کے لئے مطالعہ کریں جو عقل و نقل کے کسی معیار پر نہیں اثرتی، ان کے دلا کل کی تفصیل جانے کے لئے مطالعہ کریں 52.

<sup>52-</sup>المحلىج۵ص۶۰۶

**(m)** 

## حاجت اصلیه کی تعریف اور اس کا دائره

اسلام ان اموال میں زکوۃ واجب نہیں قرار دیتاجو انسانی حاجات وضر وریات میں مشغول ہوں،
اس لئے کہ زکوۃ صرف مالداروں پر واجب ہوتی ہے اور وہ اموال جن سے انسانی حاجات وضر وریات متعلق ہوں وہ انسان کے غناکا سبب نہیں بن سکتے ۔۔۔ اس کے سوافکر کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ زکوۃ ایک عبادت ہے اور عبادت کے غناکا سبب نہیں بن سکتے ۔۔۔ اس کے سوافکر کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ انسان اپنی ہے اور عبادت کے لئے آمادگی طبع اور طیب نفس ضر وری ہے ،اور یہ اسی وقت ممکن ہے جب کہ انسان اپنی ضر وریات سے فاضل سامان کی زکوۃ نکالے اگر ایسے اموال پر زکوۃ کا تھم لگا دیا جائے جن سے انسان کی حاجات متعلق ہیں تو وہاں تعمیل تھم میں طیب نفس پیدانہ ہوگی۔

"قال النبى صلى الله عليه وسلم ادوا زكوة اموالكم طيبة بها انفسكم"53

شریعت کی نگاہ میں حاجت اصلیہ سے کیا مراد ہے؟ ہمارے بعض فقہاء نے تو سب سے آسان
راستہ یہ اختیار کیا کہ حقیقتاً حاجت کس کے پاس کیا ہے؟ اور کتنی ہے؟ یہ ایک باطنی شی ہے اس پر رسائی حاصل
کرنامشکل بھی ہے اور اسلامی مزاج کے خلاف بھی، اس لئے حاجت سے زائد ہونے کے لئے ظاہری معیاریہ
ہے کہ انسان باقی اموال کو تجارت میں یا جانور کے پیشے میں لگادے تو یہ جتنامال اس نے تجارت یا جانور کے
پیشے میں لگایا ہے وہ اس کی ضرورت سے زائد قرار دیا جائے گا، اور زکوۃ کا تھم مال کے اسی حصہ پرعائد ہوگا،
علامہ کاسانی تتحریر فرماتے ہیں۔

"ان حقيقة الحاجة امر باطن لا يوقف عليه فلا يعرف الفضل عن الحاجة مقامه وهو الاعداد

<sup>53 -</sup> المعجم الكبير ج8 ص 115 حديث غبر: 7551 المؤلف: سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني الناشر مكتبة العلوم والحكم -الموصل الطبعة الثانية، 1404- 1983 تقيق: حمدي بن عبدالجيد السلفي عدد الأجزاء: 20

للاسامة والتجارة 54

لیکن اس تعریف کا مصداق صرف وہ اموال بن سکتے ہیں جو نماء حقیقی کے ذیل میں آتے ہیں،
لیکن جو اموال نماء تقدیری کے تحت آتے ہیں ان کے لئے حاجت اصلیہ سے فراغ کا یہ معیار نہیں بن سکتا

ماس لئے کہ مثال کے طور پر نقد دراہم و دنا نیر گھر میں موجود ہیں اور نصاب کے بقدر ہیں توان پر زکوۃ فرض ہے، خواہ ان کو تجارت میں لگایا گیاہویانہ ہو، فقہاء نے صراحت کے ساتھ لکھا ہے۔

"فی المعراج فی فصل زکوۃ العروض ان الزکوۃ تجب فی
النقد کیف ما امسکہ للنماء اوللنفقۃ وکذا فی البدائع فی بحث
النماء التقدیری "55

خود صاحب بدائع جومذ کورہ معیار کے قائل ہیں، انھوں نے بدائع الصنائع میں نماء تقدیری کے ذیل میں بحث کرتے ہوئے لکھا ہے کہ سونا چاندی پر بہر صورت زکوۃ واجب ہے، خوہ وہ تجارت میں لگائے گئے ہوں یانہ لگائے گئے ہوں \_\_\_\_

## حاجت اصلیه کی بہتر تعریف

حاجت اصلیہ کی بہتر تفسیر وہ ہے جو علامہ شامی گنے ذکر کی ہے ،وہ کہتے ہیں کہ حاجت اصلیہ ہر الیک ضرورت کو کہتے ہیں جو انسان کو ہلاکت و تباہی سے محفوظ رکھے ، جیسے کھانا، کپڑا، مکان ، آلات جنگ و غیر ہ ، یہ الیک ضروریات ہیں جن سے انسان کو چارہ نہیں ، انسان اپنے تحفظ و بقاء کے لئے ان چیز وں کالاز می طور پر محتاج ہے ،اسی ذیل میں وہ ضروریات بھی آتی ہیں ، جن کے بغیر فوری تباہی تو نہیں آتی ، لیکن تدریجاً انسان تباہ ہو جا تا ہے ، مثلاً انسان کے پاس فاصل مال ہے مگر اتناہی اس پر قرض بھی ہے ، قرض گو کہ فوراً اداکر ناضروری نہیں ادائیگی سے چارہ کار تو نہیں ۔ اسی طرح صنعت و حرفت کے آلات جن کے بغیر انسان کا کار وبار نہیں چل سکتا ، مکان میں سونے ، کھانے ، چینے ، آرام کرنے کے ، ضروری سامان کہ ان کے بغیر انسان کی

<sup>54 -</sup> بدائع الصنائع ج ٢ ص ١١

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> -رد المخارج ٢ص ٧

زندگی اد ھوری ہے، آمد ورفت اور سفر کے لئے سواری وغیرہ کہ ان کے بغیر انسان کوئی کام نہیں کر سکتا، اہل فن اور ارباب علم کے لئے علم وفن کی کتابیں اور وسائل ، جن کے بغیر علم وفن کی د نیااند ھیری ہے، ان حاجات کے رہتے ہوئے موجو د سامان معدوم کے درجہ میں ہو تاہے، جس طرح کہ ایک پیاسے کے پاس پانی موجو د ہو گر صرف اتنا کہ اس کی پیاس بچھ سکتی ہو تو یہ پانی نہ ہونے کے درجے میں ہے، اور اس کے لئے تیم کی اجازت ہے <sup>56</sup>

#### حاجت اصليه كادائره

حاجت اصلیہ کا تعین ہر دور اور ہر ماحول کے اعتبار سے کیا جائے گا، مگر اس کو اس قدر وسعت دینا بھی درست نہیں ہے کہ انسان تغیش وراحت پیندی کی راہ پر آ جائے، حدیث شریف کے مطابق انسان کی طبیعت ایسی ہے کہ اگر اس کے پاس سونے کی دووسیع وادیاں بھی ہو جائیں تو اسے سکون نہیں مل سکتا، بلکہ وہ ایک تیسری وادی کی ضرورت محسوس کرے گا۔

 $(\gamma)$ 

# مانع ز كوة دين-اقسام واحكام

<sup>56</sup> -ردالمخارج ۲ ص ۲

وجوب زکوة کی چوتھی شرط دین سے محفوظ ہونا ہے، اگر کوئی شخص صاحب نصاب ہوتے ہوئے بھی اتنامقر وض ہو کہ قرض کی ادائیگی کے بعد نصاب کے بقد رمال اس کے پاس باقی نہ رہے تو شریعت اس پر تمام علماء اسلام کا اتفاق ہے، ایک آدھ شاذ قول یہ ماتا ہے کہ دین مانع زکوة نہیں ہے، مگر علامہ ابن رشد مالکی اُسے اقوال کی تردید کرنے کے بعد فیصلہ کن انداز میں لکھتے ہیں، کہ زیادہ قرین قیاس اور مز اج اسلامی سے قریب تربات ہے کہ مقروض سے زکو قاما قط ہے:

'و الأشبه بغرض الشرع إسقاط الزكاة عن المدیان لقوله علیه الصلاة و السلام: فیھا صدقة تؤخذ من أغذیائهم ، و ترد علی

فقرائهم والمدين ليس بغني57

یہاں پر دوسری بحث دین کی اقسام اور احکام کی ہے: کتب فقہ میں دین کی دو تقسیم کی گئی ہے۔ پہلی تقسیم اموال کے اعتبار سے کی گئی ہے اور دوسری دین کی نوعیت کے لحاظ سے:

دین کی قشمیں اور احکام

یہاں پر دوسری بحث دین کی اقسام اور احکام کی ہے: کتب فقہ میں دین کی دو تقسیم کی گئی ہے۔ پہلی تقسیم اموال کے اعتبار سے کی گئی ہے اور دوسری دین کی نوعیت کے لحاظ سے:

اموال کے اعتبار سے دین کی دوقشمیں بیان کی گئی ہیں، شریعت کی نگاہ میں اموال دوطرح کے ہو سکتے ہیں:

(۱) اموال ظاہرہ (۲) اور اموال باطنہ

اموال ظاہر ہان اموال کو کہتے ہیں جو حکومت یاعام لو گوں کی نظر میں ہیں اور ان کی زکوۃ حکومت اسلامیہ وصول کرتی ہے ، مثلا اونٹ، بیل ، گائے ، بکری ، گھوڑاو غیر ہ، اور زمینی پیداوار ، آج کے دور میں سرکاری یا نیم سرکاری بینکوں میں جور قوم جمع ہوتی ہیں وہ بھی اسی زمر ہ میں داخل ہیں۔

اموال باطنہ سے مراد وہ اموال ہیں جن کی زکوۃ لوگ بطور خود ادا کرتے ہیں ، جانوروں ، زمینی پیداوار اور بینکوں میں محفوظ رقوم کے علاوہ تمام اموال تجارت اور سوناچاندی،روپے وغیر ہ اموال باطنہ کے ذیل میں آتے ہیں۔

یہاں اصل بحث سے کہ دین اموال ظاہر ہ کے نصاب میں مانع زکوۃ ہے یا اموال باطنہ میں ؟ یا دونوں میں ؟

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> - بداية المجتهد ونهاية المقتصد ج ١ ص ١٩٧ المؤلف أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن أحمد بن رشد القرطبي الشهير بابن رشد الحفيد (المتوفى595ه) تنقيح و تصحيح خالد العطار الجزء الأول طبعة جديدة منقحة ومصححة إشراف مكتب البحوث والدراسات دارالفكر للطباعة والنشرو التوزيع جميع حقوق إعادة الطبع محفوظة للنا شر1415 ه - 1995 م بيروت - لبنان دارالفكر: حارة حريك- شارع عبد النور

## اموال باطنه اور اموال ظاہر ہ کے احکام

(۱) اموال باطنہ کے نصاب میں دین کے مانع زکوۃ ہونے پر تقریباتمام علاء کا اتفاق ہے، جن میں ائمہ اربعہ کے علاوہ حضرت عطاء ہوئے سلیمان بن بیبار مصرت حسن آ، ابر اہیم نخعی آ، حضرت لیٹ مضرت توری امام اوزاعی آ، اسحاق آورا بو تور توری نام شامل ہیں ، مخالف ناموں میں حضرت ربعیہ آ، حماد بن سلیمان اور قول جدید کے مطابق امام شافعی آکے اساء گرامی ملتے ہیں ، ان حضرات کے نزدیک اموال باطنہ میں دین مانع زکوۃ نہیں ہے۔

### (۲) اموال ظاہرہ کے بارے میں بنیادی طور پر دو مکتب فکر ہیں:

ہ کے ایک ملتب فکر (جس کے اکابر امام مالک ہمام اوزاعی ہمام شافعی ہماور ایک روایت کے مطابق امام احمد بن حنبل ہیں ) یہ ہے کہ اموال ظاہر ہ کے نصاب میں دین مانع زکوۃ نہیں ہے ،ان کا خیال یہ ہے کہ اموال ظاہر ہ چونکہ تمام فقراء و مساکین کی نگاہوں کے سامنے ہوتے ہیں ،اس لئے ان کے قلوب اور امیدیں ان اموال سے وابستہ ہو جاتی ہیں ،اگر دین کو مانع زکوۃ قرار دے کر اموال ظاہر ہ کی زکوۃ ساقط کر دی جائے تو غرباء و مساکین کی حق تلفی اور دل شکنی ہوگی ۔۔۔ اس توجیہ کی بنیاد پر اس مکتب فکر کے حاملین نے اموال باطنہ اور اموال ظاہرہ میں فرق کیاہے <sup>58</sup>۔

ہودوسرا مکتب فکر (جس کے سرتاج حضرت امام اعظم ابو حنیفہ میں) یہ ہے کہ اس باب میں اموال ظاہر ہ اور باطنہ میں کوئی فرق نہیں ہے، دین دونوں ہی میں مانع زکوۃ ہے،البتہ کھیت اور باغات کااستثناء کرتے ہیں <sup>59</sup>۔

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>-المغنی جسو، ص ۲۳\_سه

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> -المغنى ج ٢ ص ٢ س

حنبل گا بھی ہے ، امام مکول ؓ اور امام طاؤس ؓ گا بھی یہی مذہب نقل کیا گیاہے <sup>60</sup>۔

ضابطہ کا تقاضا بھی یہی ہے کہ دین کے لئے ظاہر وباطن کی تفریق نہ ہو، جوعلت اموال باطنہ میں دین کو مانع زکوۃ بناتی ہے ، وہی علت اموال ظاہرہ میں بھی موجود ہے ، جس طرح ایک شخص اموال باطنہ کا نصاب رکھتے ہوئے قرض کی وجہ سے شریعت کی نگاہ میں فقیر سمجھا جاتا ہے ، اسی طرح اموال ظاہرہ کا نصاب بھی قرض کے ہوتے ہوئے انسان کو مالدار نہیں بناسکتا ہے ، رسول الله مَثَّا اللَّهُ مَثَّا اللَّهُ مَثَالِيَّا مِنْ اللَّهُ مَثَّا اللَّهُ مَثَّالِیْ مِنْ اللَّهُ مَثَالِیْ اللَّهُ مَثَّالِیْ اللَّهُ مَثَّالِیْ اللَّهُ مَثَالِیْ اللَّهُ مَثَّالِیْ اللَّهُ مَثَالِیْ اللَّهُ مَثَالِیْ اللَّهُ مَثَالِیْ اللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اِلْہُ مَا اِللّٰہُ مَا اِلْہُ مَا اِللّٰہُ مَا اِلْہُ اللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اِللّٰمَا ہُما اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اِللّٰہُ مَا اللّٰہُ اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مَا اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ اللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ مِنْ اللّٰ اللّٰہُ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ مِنْ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰ اللّٰہُ مِنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰ الل

لا صدقة إلاعن ظهر غني61

ترجمہ:ز کوۃ صرف مالداروں پر واجب ہے۔

تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم 62

ترجمہ: زکوۃ ان کے مالد اروں سے لی جائے گی اور ان کے غریبوں میں تقسیم کی جائے گی۔

اس روشنی میں حضرت امام ابو حنیفه گامسلک حق واعتدال سے زیادہ قریب ہے۔

دین کی دوسری تقسیم – دین الله اور دین العباد

(۲) دین کی دوسری تقسیم دین کی نوعیت کے اعتبار سے کی گئی ہے، دین دوقشم کا ہو سکتا ہے: ا۔ دین اللہ ۲۔ دین العباد

<sup>60-</sup>المغنى جساء ص٢٣

<sup>61 -</sup>الجامع الصحيح ج٣ ص ١٠١٠ المؤلف محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الحسني الناشر : دار ابن كثير، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987ومصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كليةالشريعة- جامعة دمشق . مصطفى ديب البعا

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>- الجامع الصحيح ج ٢ ص ٥٠٥ حديث نمبر ١٣٣١ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي الناشر دار ابن كثير ، اليمامة - بيروت الطبعة الثالثة. ١٣٠٤ - 1987 تحقيق د مصطفے ديب البغا استاذ الحديث و علومم في كلية الشريعة - جامعة دمشق

لکھتے ہیں:

إذاقلناالدين يمنع الزكاة فقد ذكرناأنه يستوى دين الله تعالي ودين الآدمى"63

قزوینی تحریر فرماتے ہیں:

إذاقلناالدين يمنع الزكاة فلأفرق عندنابين دين الآدميين ودين الله تعالي  $^{64}$ 

حنفیہ دین العباد کو تو مطلقاً مانع زکوۃ قرار دیتے ہیں، البتہ دین اللہ کے بارے میں یہ تفصیل کرتے ہیں، کہ اگر دین اللہ ایسا ہے کہ اس کا مطالبہ بندوں کی جانب سے کیا جاسکتا ہے تو وہ مانع زکوۃ ہے ور نہ نہیں، مثلاً زکوۃ اسلامی حکومت میں خود حکومت وصول کرتی ہے، اگر کسی نے گزشتہ سالوں کی زکوۃ ادا نہیں کی ہے تو حاکم وقت اس کو گذشتہ زکوۃ کی ادائیگی پر مجبور کرے گا۔ اس کے بر خلاف کفارہ بھی اللہ کاحق اور دین ہے مگر بندوں میں کوئی اس کا مطالبہ کرنے والا نہیں ہے اس لئے یہ مانع زکوۃ نہ ہوگا۔۔۔۔۔ اس طرح حنفیہ نے دین اللہ کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا ہے، ایک بندوں کی جانب سے قابل مطالبہ ، دو سر اجو قابل مطالبہ نہ ہو، جس کا مطالبہ ہے وہ مانع زکوۃ ہے، اور جس کا نہیں تو نہیں۔

والمراددين له مطالب من جهة العباد سواء كان الدين لهم أولله تعالى وسواء كانت المطالبة بالفعل أو بعد زمان فينتظم الدين المؤجل و لوصداق زوجته المؤجل إلى الطلاق أو الموت وقيل لايمنع لأنه غير مطالب به عادة بخلاف المعجل وقيل إن كان الزوج على عزم الأداء منع وإلا فلا لأنه يعد دينا وأما الدين الذي لامطالب له من جهة العباد كالنذر وصدقة الفطر و

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> - المجموع شرح المهذب ج  $\Delta$  ص  $\Delta$  المؤلف: أبو ركر يا محيي الدين يحيى بن شرف النووي (المتوفى 676 ه) مصدر الكتاب :موقع يعسوب [ هو شرح النووى لكتاب المهذب للشير ازى (المتوفى: 476 ه) \* روضة الطالبين و عمدة المفتين ج  $\Delta$  ص  $\Delta$  1 النووي الناشر المكتب الإسلامي سنة النشر 1405 مكان النشر بيروت عدد الأحزاء 12.

 $<sup>^{64}</sup>$  - فتح العزيز بشرح الوجيز الشرح الكبير ج  $^{6}$  ص  $^{0.9}$  المؤلف عبد الكريم بن محمد الرافعي القزويني (المتوفى : 623ه) و هو شرح لكتاب الوجيز في الفقه الشافعي لابى حامد الغزالى (المتوفى 505 ه ،

نحو همافلا يمنع لأنه لايطالب بهافي الدنيافصار كالمعدوم في أحكامهاو دين الزكاة يمنع في السائمة وكذافي غير هاعند الطرفين سواءكان ذلك في العين بأن كان قائماأوفي الذمة بأن كان مستهلكاو عند أبي يوسف في العين يمنع لا في غيره 65

علامہ حمویؓ اس موضوع کی مختلف روایات پر بحث و تبصر ہ کرنے کے بعد خلاصہ کلام کے طور پر

#### لكھتے ہیں:

والحاصل أن كل دين له مطالب من العباديمنع كان لله تعالى أو كان للزكاة والعشر و الخراج أو للعباد كالثمن و الاجرة ونفقة المحارم، وما لا مطالب له كالنذر والكفارة والحج لا يمنع<sup>66</sup>

# دین کی تیسری تقسیم - طویل المیعاد اور قصیر المیعاد

دین کی تیسری تقسیم مدت کے اعتبار سے کی جاسکتی ہے، طویل المیعاد اور قصیر المیعاد ، دین قصیر المیعاد ، دین قصیر المیعاد تودین حال ہی کے حکم میں ہے ، جس میں قلیل مدت کے لئے قرض لیاجائے ، اور یک مشت ادائیگی کر دی جائے ، یہ دین بلاشبہ مانع زکو ہے۔

البتہ طویل الا جل قرضے جن کی ادائیگی یک مشت مشر وط نہ ہو، بلکہ قسط وار ان کی ادائیگی کرنی ہو،
مثال کے طور پر آج کے دور میں زراعت، تجارت، صنعت یا تعمیر مکان وغیرہ مختلف مقاصد ومصالح کے لئے
مثال کے طور پر آج کے دور میں زراعت، تجارت، صنعت یا تعمیر مکان وغیرہ مختلف مقاصد ومصالح کے لئے
مرکاری یاغیر سرکاری قرضوں کارواج عام ہو تا جارہاہے، جن کے لئے ۵سال سے لے کر ۱۳۰۰ میں اس تک
کی طویل مدت مقرر کی جاتی ہے، جس میں قسطوار قرض کی ادائیگی مطلوب ہوتی ہے۔۔۔ اس قرض کی
مقدار بھی عموما بہت بڑی ہوتی ہے، مثلاً زیدنے اپنے کسی تجارتی کاروبار کے لئے پانچ کروڑروپے قرض لئے

محمع الأنهر في شرح ملتقى الابحر ج 1078 عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكلبولى المدعو بشيحي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة 1078 تحقيق خليل عمران المنصور الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1419 - 1998 مكان النشر لبنان بيروت عدد الأجزاء 4 - " رد المحتار على الدر المختار شرح تنوير الابصار 1258 من 1252 هم 1252

<sup>66-</sup>غمز عيون البصائر في شرح الاشباه والنظائر ج٣ ص ١٣٥ المؤلف أحمد بن محمدالحنفى الحموى (المتوفى 1098هـ)

جسے پچاس قسطوں میں بعنی سالانہ دس لا کھ روپے ادا کرناہے ، یا تعمیر مکان کے لئے پچاس لا کھ روپے قرض لئے جس کو ۱۵سال کی مدت میں ادا کرناہے وغیرہ۔۔۔

ان صور توں میں وجوب زکوۃ کے لئے اموال زکوۃ سے پورے قرض کو منہا کیا جائے گا یاسالانہ واجب الاداء قسط وضع کرکے باقی اموال پرزکوۃ واجب قرار دی جائے گی؟

قرض کی بیہ شکل گو کہ جدید ہے لیکن قدیم مآخذ میں اس کے لئے بھی رہنماہدایات موجود ہیں ، بیہ صورت دین مؤجل کے ضمن میں آتی ہے ، فقہاء نے دین کی دوقشمیں کی ہیں ، ا- دین حال، ۲- اور دین مؤجل:

سوال بیہ ہے کہ دین تو کہتے ہی ہیں اس قرض کو جو پچھ مدت کے لئے لی گئی ہو، پھر اس میں نقد و ادھار کے کیامعنی؟

غور کرنے سے یہ معلوم ہو تا ہے کہ دین حال سے مراد وہ دین ہے جو قصیر المیعاد ہو اور جس کی ادائیگی قلیل رقم ہونے کی بنیاد پریک مشت ممکن ہو، اور دین مؤجل سے وہ دین مراد ہے جو طویل الاجل ہو اور بڑی رقم ہونے کی بنا پر قسط وار ادائیگی کی اجازت ہو، اس کی مثال میں تقریباً ہر مکتب فکر کے فقہاء نے عورت کے مہر کو پیش کیا ہے، جو شوہر کے ذمہ دین ہو تا ہے۔

(۱) فقہ مالکی میں کوئی صر ت<sup>ح</sup> جزئیہ تو مجھے نہیں ملاالبتہ ان کی بعض کتابوں سے اندازہ ہو تاہے کہ ان کے نز دیک دین خواہ معجل ہو یامؤجل بہر دوصورت مانع زکوۃ ہے<sup>67</sup>

(۲) فقہ شافعی میں صراحت کے ساتھ اس موضوع پر بحث کی گئی ہے ، فقہ شافعی میں اس کے متعلق مختلف روایات ہیں ، مگر علامہ نووگ نے جس کو مذہب اور جمہور کا قطعی فیصلہ قرار دیا ہے ، وہ یہ ہے کہ دین کے مانع زکوۃ ہونے کے لئے حال اور مؤجل میں کوئی فرق نہیں ہے ، بلکہ دونوں قشم کے دیون یکسال مانع زکوۃ ہیں۔

عندالأصحاب وهو نص الشافعي رضي الله عنه في معظم كتبه الجديدة (والثاني) لا تجب و هو نصه في القديم وفي اختلافالعراقيين من كتبه الجديدة وذكر المصنف دليل القولين(والثالث) حكاه الخراسانيون أن الدين يمنع وجوب الزكاة في الأموال الباطنة وهي الذهب والفضة وعروض التجارة و لايمنعها في الظاهرة وهي الزروع والثمار و المواشي والمعادن والفرق أن الظاهرة نامية بنفسها و بهذا القول قال مالك قال اصحابنا وسواء كان الدين حالا أومؤجلا و سواء كان من جلس المال أومن غيره هذا هو المذهب و به قطع الجمهور "68

البتہ علامہ نووی آئے آگے چل کر دین موجل پر بحث کرتے ہوئے کہ وہ مانغ زکوۃ ہے یا نہیں؟ اور یہ دین قوی ہے یا نہیں؟ متاز شافعی فقیہ امام الحر مین کا قول نقل کیا ہے جن کے بزد یک دین موجل مانغ زکوۃ نہیں ہوتا، بلکہ اس نہیں ہے، اس کی دلیل نووی ؒ نے بڑی اچھی دی ہے کہ چونکہ دین مؤجل کا فوری مطالبہ نہیں ہوتا، بلکہ اس میں طویل مہلت ملتی ہے اس لئے یہ دین اضعف ہے، یعنی اس کو وجوب زکوۃ میں مؤثر نہیں ماننا چاہئے، اس لئاظ سے مانغ زکوۃ صرف وہ دین ہے، جس کا فوری مطالبہ ہو، ان کے الفاظ ہیں:

اصحهما) عند امام الحرمين لا يمنع لان هذا الدين لا مطالبة به في الحال فهو أضعف69.

یہ قول اگر چہ فقہ شافعی میں مذہب کی حیثیت نہیں رکھتا، لیکن اس کو قوت پہونچانے کے لئے جو دلیل دی گئی ہے وہ ذہن و د ماغ کو اپیل کرتی ہے۔

------ حواشی \_\_\_\_\_\_

النووى شرح المهذب ج  $\alpha$  صm النووى النووى الدين يحى بن شرف النووى (المتوفى : 676هـ) مصدر الكتاب: موقع يعسوب [ هو شرح النووى لكتاب المهذب للشيرازى ( المتوفى: 476هـ)

المتوفى (المتوفى) المجموع شرح المهذب محمى الدين يحى بن شرف النووى (المتوفى) المجموع شرح المهذب الشيرازى (المتوفى) المتوفى: 476هـ) مصدر الكتاب: موقع يعسوب [هو شرح النووى لكتاب المهذب للشيرازى (المتوفى) 476هـ)

(۳) فقہ حنبلی میں بھی اس موضوع پر بحث موجود ہے ، علامہ ابن قدامہ ؓ نے دین کے مانع زکوۃ ہونے کی شکلوں اور صور توں پر بڑی تفصیل سے نظر ڈالی ہے ، لیکن مؤجل وحال کے بارے میں فقہ حنبلی کا بھی وہی موقف ہے کہ دین مؤجل ومعجل میں کوئی فرق نہیں ہے ، منع زکوۃ میں دونوں برابر ہیں ، علامہ ابن قدامہ ٌفرماتے ہیں:

إذا ثبت ذلك فظاهر كلام شيخناانه لافرق بين الحال والمؤجل لما ذكرنا من الأدلة 70.

لیکن فقہاء حنابلہ میں ایک مشہور فقیہ ابن ابی موسی کا قول ابن قدامہ نے یہ نقل کیا ہے کہ دین مؤجل مانع زکوۃ نہیں ہے،اس لئے کہ فی الحال اس کا مطالبہ موجو د نہیں ہے:

وقال ابن أبي موسى أن المؤجل لايمنع وجوب الزكاة لانه غير مطالب به في الحال 71

(۴) فقہ حنفی میں اس مسکلہ پر سب سے زیادہ بہتر طور پر بحث کی گئی ہے، حضرت امام ابو حنیفہ سے اس بارے میں مختلف روایات منقول ہیں:

صاحب در مختار نے امام صاحب کانام کے بغیر جو مسلہ نقل کیا ہے، وہ یہی ہے کہ دین مؤجل وحال میں کوئی فرق نہیں ہے لیکن صاحب در مختار کی اس نقل پر علامہ شامی ؓ نے یہ استدراک کیا ہے کہ صاحب سے اس مختار نے اختلاف روایات کا ذکر کئے بغیر یہ مسلک نقل کر دیا ہے، مگر حقیقت یہ ہے کہ امام صاحب سے اس باب میں ایک روایت اور بھی ہے جس کو صاحب معراج نے شرح طحاوی کے حوالے سے ذکر کیا ہے، وہ یہ ہے کہ دین مؤجل مانع زکوۃ نہیں ہے، حضرت صدرالشہید گاکہنا یہ ہے کہ اس بارے میں امام صاحب سے کوئی روایت منقول نہیں ہے، اس لئے دین موجل کو مانع زکوۃ کہنے کی بھی گنجائش ہے اور غیر مانع زکوۃ کہنے کی بھی، کہ دین مؤجل مانع زکوۃ نہیں ہے، اس لئے دین موجل کو مانع زکوۃ کہنے کی بھی گنجائش ہے اور غیر مانع زکوۃ کہنے کی بھی، مؤجل مانع زکوۃ نہیں ہے، اس کے دین مؤجل مانع زکوۃ نہیں ہے کہ دین

<sup>....--</sup> حواش \_\_\_\_\_\_ حواش

المتوفي 682هـ) الشرح الكبير ج ٢ ص 70 المؤلف: ابن قدامة المقدسي، عبد الرحمن بن محمد (المتوفي 682هـ) الشرح الكبير ج ٢ ص 70 المؤلف: ابن قدامة المقدسي، عبد الرحمن بن محمد (المتوفي 682هـ)

قوله (أومؤجلاالخ) عزاه في المعراج إلى شرح الطحاوى وقال وعن أبى حنيفة لا يمنع و قال الصدر الشهيد لا رواية فيه ولكل من المنع وعدمه و جه زاد القهستاني عن الجوهرة و الصحيح أنه غير مانع<sup>72</sup>

# دین موجل کے مانع زکوۃ ہونے کی بنیاد مطالبہ وادا پرہے

دراصل اس مسکلہ کی بنیاد دین کے مطالبہ واداپر ہے، جن روایات میں دین مؤجل وحال میں فرق نہیں کیا گیا ہے ان نہیں کیا گیا ہے وہ محض دین کے تصور پر مبنی ہیں ، کہ نفس دین مانع زکوۃ ہے اور جن میں فرق کیا گیا ہے ان میں مطالبہ واداکو بنیاد بنایا گیا ہے لیکن چو نکہ دین مؤجل کا فوری مطالبہ نہیں ہو تا اور نہ اس کی ادائیگی کے لئے آدمی پُرعزم ہو تاہے اس لئے زکوۃ کے حق میں اس کو کا لعدم تصور کیا جائے گا، اس کا مطلب ہے کہ اگر آدمی دین کی ادائیگی کے لئے پرعزم ہویا یہ کہ بندوں کی جانب سے اس کا مطالبہ موجود ہو تو پھریہ دین مانع زکوۃ ہوگا، اور مطالبہ کے بقدر قرض کو مال زکوۃ سے منہا کیا جائے گا، کتب فقہ میں اس کی صراحتیں موجود ہیں ، علامہ سمر قندی گئے ہیں:

وكذلك مهر المرأة يمنع مؤجلا كان أو معجلا لأنها إذا طالبت يؤاخذ به، وقال بعض مشايخنا إن المؤجل لا يمنع لأنه غير مطالب به عادة فأما المعجل فمطالب به عادة فمنع ----وأماالديون التي هي غير مطالب بهامن جهة العباد كديون الله تعالى من النذور والكفارات وصدقة الفطر و وجوب الحج ونحو هافلا تمنع لأنه لا يطالب بها في الدنيا وهذا كله مذهب أصحابناوقال الشافعي الدين لا يمنع وجوب الزكاة كيفما كان والمسألة معروفة 73.

#### علامه كاساني رُقطراز ہيں:

------ حواشی \_\_\_\_\_\_

ابن المحتار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{72}$  مابن عابدين الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر  $^{72}$  النشر 1421هـ 2000م. مكان النشر بيرو ت عدد الأجزاء 8

<sup>73 -</sup>تحفة الفقهاء ج ١ ص ٢4٣ علاء الدين السمر قندي سنة الولادة / نسبة الوفاة 539ه الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1405 ه - 1984 م مكان النشر بيروت

وعلى هذايخرج مهرالمرأة فإنه يمنع وجوب الزكاة عندنا معجلاكان أو مؤجلا ، لأنها إذا طالبته يؤاخذ به ، وقال بعض مشايخنا: إن الموجل لا يمنع فأنه غير مطالب به عادة ، فأما المعجل فيطالب به عادة فيمنع ، وقال بعضهم : إن كان الزوج على عزم من قضا ئه يمنغ ، وإن لم يكن على عزم القضاء لا يمنع ، لأنه لا يعده دينا وإنما يؤاخذ المرء بما عنده في الأحكام 74

## شیخی زادهٔ تحریر فرماتے ہیں:

و قيل لايمنع لأنه غير مطالب به عادة بخلاف المعجل و قيل إن كان الزوج على عزم الأداء منع وإلا فلا لأنه يعد ديناو أماالدين الذي لا مطالب له من جهة العبادكالنذر وصدقة الفطر ونحو همافلايمنع لأنه لايطالب بها في الدنيا فصار كالمعدوم في أحكامها 75

بلکہ علامہ ابن نجیم شنے تو البدائع کے حوالہ سے قلیل المدت اور طویل المدة کی اصطلاح بھی

استعال كى م، اور طويل المدت ديون كومطالبه كے فقد ان كى بنا پر غير مانغ زكوة قرار ديا ہے:
و نفقة الأقار ب إذا صارت دينا عليه إما بالصلح أو بالقضاء
عليه يمنع كذا في معراج الدراية وقيد نفقة الأقار ب في البدائع
بقيد آخر و هو قليل المدة فإن المدة إذا كانت طويلة فانها تسقط
و لا تصير دينا و شمل كلامه كل دين 76

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>- بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ٣ ص ١٣ تأليف علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587ه دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية 1406ه – ١٩٨٦ء

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>- محمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحرج ١ ص ٢٨۶ عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولى المدعو بشيخى زاده سنة الولادة / سنة الوفاة 1078 ه تحقيق: خليل عمر ان المنصور ،الناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1419هـ - 1998م مكان النشر لبنان بيروت عدد الأجزاء 4

البحر الرائق شرح كتر الدقائق ج ٢ ص ٢١٩ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926 هـ، سنة الوفاة 970 ،الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

## طویل المیعاد قرضوں میں صرف سالانہ واجب الطلب مقد اروضع کی جائے گی

اس تفصیل سے ظاہر ہو تاہے کہ فقہاء احناف کے نزدیک دین کاوجود مطالبہ یاعزم اداپر منحصر ہے ،اس لحاظ سے طویل مدتی دیون میں صرف اتنا حصہ بحیثیت دین تسلیم کیا جائے گا جس کی سالانہ ادائیگی کرنی ہو، جن اقساط کافی الحال مطالبہ نہ ہو اور نہ ان کی ادائیگی کاعزم ہو وہ زکوۃ کے باب میں خارج دین تصور کئے جائیں گے ،۔۔۔۔ اور زکوۃ چونکہ سال میں ایک بار واجب ہوتی ہے ، اس لئے سالانہ قسطیں ہی طویل المدۃ اور قلیل المدۃ کے در میان معیار بن سکتی ہیں۔ طویل مدتی دیون میں میرے نزدیک یہی مسلک اعتدال ہے ، واللہ اعلم بالصواب۔

### تجويزاسلامك فقه اكيثرمي انثريا

"سرکاری یاغیر سرکاری اداروں سے لئے جانے والے طویل المیعاد قرضوں کی صورت میں ہر سال جو قرض کی قسط اداکرنی ہے، اموال زکوۃ میں سے منہا کی جائے گا"<sup>77</sup> گی، اور باقی اموال زکوۃ پرزکوۃ واجب ہوگی، پورا قرض منہا نہیں کیاجائے گا"<sup>77</sup>

# كمينيز پرزكوة

نصاب زکوۃ پر گفتگو کے ذیل میں یہ سوال بھی اٹھتا ہے کہ کیا پورے نصاب کا ایک شخص کی ملکیت میں ہوناضر وری ہے؟ یا متعد دشر کاء کے کار وبار کی جو مجموعی مالیت ہے،اس کو نصاب واحد کے در جے میں رکھ کر اس پر زکوۃ کا حکم نافذ کیا جا سکتا ہے، قطع نظر اس سے کہ ہر شریک کے اپنے جھے کی مالیت کیا ہے؟ اس سؤال نے خاص طور پر موجودہ دور میں زیادہ اہمیت حاصل کرلی ہے، سینکڑوں کمپنیاں اور مالیاتی ادار بے مشتر کہ طور پر چل رہے ہیں، جن میں متعد دشر کاء ہوتے ہیں اور اپنے اپنے جھے کے مطابق اثاثے اور آمدنی کے مالک ہوتے ہیں بعض ایسی صور تیں ہو سکتی ہیں، جن میں کمپنی کا مجموعی اثاثہ اور مالیت کڑوروں روپئے کو

77 -جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے (فقہی سیمینار: اتا۲۵) ص ۱۰ اناشر: اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا، ستمبر ۲۰۲۱ و

یہو پختی ہو، کیکن اس کے شرکاء اور حصہ داروں کی تعداد اتنی بڑی ہے کہ سمپنی کی مجموعی مالیت کی تقسیم حصہ داروں پر کی جائے، توان میں سے کوئی بھی صاحب نصاب نہیں ہوتا، یا پچھ لوگ صاحب نصاب ہوتے ہیں، سوال یہ پیداہو تاہے کہ وجوب زکوۃ میں سمپنی کی مجموعی مالیت کا اعتبار ہوگا یاہر فردکے انفرادی جھے کا؟

اس میں سب سے پہلے اتنی بات تو طے ہے کہ تمپنی کی مجموعی مالیت پر زکوۃ واجب نہیں ہے، بلکہ اس میں سب تمپنی کی مشینوں اور صنعت وحرفت کے آلات کو منہا کیاجائے گا،ان مشینوں اور آلات پر زکوۃ واجب نہیں ہے۔

علامه شامی شکھتے ہیں۔

"لانه لا يوجد فيه الشرط المزبورولذا قال شارح التنوير و كذلك آلات المحترفين الاما يبقى اثر عينه كالعصفر "78

ان آلات اور مشینوں کے استناء کے بعد سرمایہ اور منافع کی جو مجموعی مالیت ہے اس پر بھی بہ حیثیت مجموعی کوئی زکوۃ واجب نہیں ہے ، بلکہ اس کے شرکاء پر ان کے حصہ کے بقدر پوری مالیت کو تقسیم کیا جائے گا ، پھر جس شریک کے حصے کی مالیت نصاب کے بقدر ہوگی اس پر زکوۃ فرض قرار دی جائے گی ، اور جس کے حصے کی مالیت نصاب سے کم ہوگی اس پر زکوۃ نہ ہوگی ۔۔۔۔۔۔ یہ مسلک حضرت امام ابو حنیفہ مسلک حضرت امام ابو حنیفہ اور امام مالک کا ہے ، فقہ مالکی اور فقی حنی کی بیشتر کتابوں میں یہ مسئلہ مصرح ہے ، نمونے کے لئے چند حوالے پیش کر تاہوں ، علامہ ابن رشد مالکی گھتے ہیں۔

"فان عندمالک وابی حنیفتان الشریکین لیس یجب علی احدهماز کوة حتی یکون لکل واحد منهما نصاب"79

المدونة الكبريٰ ميں امام مالك كافتوىٰ نقل كيا گياہے:

"وقال مالك في الشركاء في الزرع والنخل والكرومات والزيتون والذبب والورق والماشية لايؤخذ من شيئ منه

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> –رد المحتارج ٢ ص ٩

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> - بداية المجتهدج اص ۱۸۸

الزكوة حتى يكون لكل واحد منهم ما تجب فيم الزكوة"80 سيرسابق لكست بين-

"اذا كان المال مشتر كا بين شريكين اواكثر لاتجب الزكوة على واحد منهم حتى يكون لكل واحد منهم نصاب في قول اكثر ابل العلم81

فقهاء احناف کے مشہور اور مستنر فقیہ علامہ علاؤ الدین سم قندی حنفی موقف واضح کرتے ہیں۔
اما اذا کانت مشتر کتفعندنا یعتبر فی حال الشرکۃ ما یعتبر
فی حالۃ الانفر اد فان کان نصیب کل و احدمنه مابلغ نصابات جب
الزکوۃ فیہ والا فلا۔۔۔۔وکذالک علیٰ هذا اذا کان الذهب
والفضۃ واموال التجارۃ مشترکۃ بین اثنین فانہ یعتبر عندنا
نصیب کل واحد علیٰ حدۃ 82

#### شامی میں ہے:

"لاتجب الزكوة عندنا في نصاب مشترك من سائمة ومال تجارة" (درمختار)—المراد ان يكون بلوغم النصاب بسبب الاشتراك وضم احدالمالين الى الآخربحيث لايبلغ مال كل منهابانفراده نصاباً83

امام احمد ابن حنبل چھی امام ابو حنیفہ ؓ اور امام مالک ؓ کے ہم خیال ہیں 84

البتہ امام شافعی ؓ مال مشترک کو نصاب واحد قرار دیتے ہیں اور ان کی الگ الگ زکوۃ کے بجائے ایک زکوۃ کے بجائے ایک زکوۃ نکالنے کے قائل ہیں، یعنی خواہ شرکاء کے اپنے اپنے جصے انفرادی حیثیت میں نصاب کونہ پہنچتے ہوں ، لیکن شرکت کے بعد اگر ان کی مجموعی مالیت نصاب کے بقدر ہے تو زکوۃ اس پر نصاب واحد کے لحاظ سے ، لیکن شرکت کے بعد اگر ان کی مجموعی مالیت نصاب کے بقدر ہے تو زکوۃ اس پر نصاب واحد کے لحاظ سے

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> -المدونة الكبري ص٣٣٣، وكذالك في شرح الزر قاني على المؤطاج ٢ص٣٣

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> - فقه السنه ج ۲ ص ۳۸۲

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> \_ تحفة الفقهاء ج اص ۴۵۴، ۴۵۳

<sup>83 -</sup>ردالمخارج ٢ ص ٢٣

<sup>84 -</sup> فتح الباري جسس ٢٠٢

واجب ہو گی،علامہ ابن رشد اُمام شافعی گامذہب بیان کرتے ہیں:

"وعند الشافعي ان المال المشترك حكم حكم مال رجل واحد<sup>85</sup> علامه زر قاني كلصة بين:

"ان عمر والحسن والشعبى قالوا ان الشركاء فى العين والماشية و الزرع اذا لم يعلم احدبم مالم بعينم انهم يزكوه زكاة الواحدقياساً على الخلطاء فى الماشية وبم قال الشافعي فى الجديد86

خودامام شافعی تحریر فرماتے ہیں:

"لو كانت اربعون شاة بين ثلاثة و اكثر كان عليهم صدقة لانهم صدقوا الخلطاء صدقة الواحد"87

## ہیرے اور جو اہر ات کی زکوۃ

ہیرے اور جو اہر ات اگر تجارت کے لئے نہیں ہیں تو بالا تفاق ان پر زکوۃ فرض نہیں ہے ،اور اگر تجارت کے لئے ہیں تو دوسرے اموال تجارت کی طرح ان پر بھی زکوہ فرض ہوگی۔

#### علامه نوويٌ لکھتے ہيں:

"و لاتجب فيماسو اهمامن الجو اهر كالياقوت و الفير و زج و اللؤلؤ و المرجان لان ذلك معد للاستعمال<sup>88</sup>

سید سابق تحریر فرماتے ہیں۔

"اتفق العلماء على انه لازكوة في الماس والدروالياقوت واللؤلؤ والمرجان والزبرجدونحوذلك من الاحجار الكريمة الااذااتخذت للتجارة ففيها زكاة"89

<sup>85</sup> - بداية المجتهدج اص١٨٨

86 - شرح الزر قاني على الموطاءج ٢ ص ٩٩

87 - كتاب الام ج٢ص ١٢

88 - المجموع ج ٢ ص ٢

89 - فقه السنة ج اص ۳۴۲

المدونة ميں ہے۔

"ليس في اللؤلؤزكاة الا ماكان منه للتجارة 90

علامه عين الكھتے ہيں:

"وليس في دور السكني ....زكاة ..... وكذاالجوابر واللؤلؤ .... و نحو هااذالم تكن للتجارة "91"

اس میں صرف شیعوں کے بعض ائمہ کااختلاف ہے جو نا قابل اعتبار ہے<sup>92</sup>

کر میراں ایک دوسر اسوال ہے ابھر تاہے کہ جولوگ انکم ٹیکس اور دیگر سرکاری قوانین کی زد سے بچنے کے لئے نقدروپیوں یاسونے چاندی کی صورت میں اپنا سرمایہ محفوظ کرنے کے بجائے لاکھوں روپے کے ہیرے جواہر ات خرید کر محفوظ کر دیتے ہیں، ظاہر ہے کہ ہیرے وجواہر ات حوائح اصلیہ میں نہیں ہیں اور بڑی مالیت رکھتے ہیں شرعاً ان پرز کو ۃ واجب ہوگی یا نہیں ؟

قرائن ونظائر کا نقاضا ہے ہے کہ اس صورت میں زکوۃ واجب ہونی چاہئے اس لئے کہ بیہ کنز واد خار کی ایک شکل ہے اور فقہاء نے تمام زیورات کے بارے میں صراحت کے ساتھ یہ لکھا ہے کہ اگر کنز واد خار کی نیت سے کوئی ان کو محفوظ کرتا ہے توان پرز کوۃ واجب ہوگی۔

علامه نو ويُ لكصة ہيں۔

"قال اصحابنالواتخذ حلياًولم يقصدبه استعمالاًمحرماً ولا مكروهاً ولامباحاًبل قصد كنزه واقتناءه فالمذهب الصحيح وجوب الزكاة فيه وبه قطع الجمهور" ـ 93

<sup>90 -</sup>المدونة الكبري ج اص ۲۹۴

<sup>91-</sup>البناية على الهداية ج ٢ص٢٢ و كذا في العالمگيرية ج اص١٨٠

<sup>92 -</sup> دیکھنے ان کامذہب تفصیل کے ساتھ: الروض النفیرج ۲ص۹۰۹۔

<sup>93 -</sup> المجموع ج ٢ ص ٣٦ ألروضة للنووي ج ٢ ص ٢٠٠

نظام درہم برہم ہو جائے گا۔۔۔۔۔ اس اصول کی روشنی میں ہم جواہر ات کو بھی سمجھ سکتے ہیں ، جو شخص سر کاری اور دوسرے مالی قوانین سے بچنے کے لئے ہیرے جواہر ات کی شکل میں اپنامال محفوظ کر تاہے ، وہ سر کاری قوانین سے تو نج جائے گا مگر خدائی قانون کی روشنی میں یہ ایسامال ہے جو کنز کے طور پر محفوظ رکھا گیا ہے ، اس لئے اس پر زکو قواجب ہو گی۔۔۔۔ ائمہ ثلاثہ جو زیورات پر مطلقاز کو ق کے قائل نہیں ہیں ، وہ بھی اس صورت میں زکو ق کو فرض کہتے ہیں جیسا کہ علامہ نووئ کی عبارت او پر گذری ، علامہ ابن قدامہ فقہ صنبلی کی ترجمانی کرتے ہیں۔

"ان ما اتخذ حليا فرارا من الزكوة لا تسقط عنم"94

ان سب کو دیکھتے ہوئے فقہ حنفی میں گو کہ ہیرے وجواہرات پر زکوۃ فرض نہیں ہے لیکن اگر مالی قوانین سے بیچنے کے لئے ہیرے وجواہرات کی شکل میں مال کثیر کو محفوظ کر دیا گیا ہو تواس پر زکوۃ فرض ہونی چاہئے۔

اسی طرح ان ہیرے وجواہرات پر بھی زکوۃ فرض ہونی چاہیئے جو حد اعتدال سے بڑھ کر محض تزئین وآرائش کے لئے بعض خواتین استعال کرتی ہیں، اس لئے کہ زیورات اور جواہرات میں صرف اس قدر معاف ہے جو حد اعتدال کے اندر ہو، ایک حدیث پاک اور اس کے بارے میں علماء کی تاویلوں سے یہ مسکہ صاف جھلکتا ہے۔

عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِهِ أَنَّ امْرَأَةً أَتَتْ رَسُولَ اللَّهِ –صلى الله عليه و سلم –وَمَعَهَا ابْنَةٌ لَهَا وَفِي يَدِ ابْنَتِهَامَسَكَتَانِ غَلِيظَتَانِ مِنْ ذَهَبٍ فَقَالَ لَمَا «أَتُعْظِينَ زَكَاةَ هَذَا ». قَالَتْ لاَ. قَالَ « أَيَسُرُّكِ أَنْ يُسَوِّرَكِ اللَّهُ بِهِمَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ سِوَارَيْنِ مِنْ نَارٍ »قَالَ فَخَلَعَتْهُمَا فَأَلْقَتْهُمَا إِلَى النَّبِيِّ –صلى الله عليه و الْقِيَامَةِ سِوَارَيْنِ مِنْ نَارٍ »قَالَ فَخَلَعَتْهُمَا فَأَلْقَتْهُمَا إِلَى النَّبِيِّ –صلى الله عليه و سلم – وَقَالَتْ هُمَا لِلَّهِ عَنَّ وَجَلَّ وَلِرَسُولِه 50

------ حواشی ------

<sup>94 -</sup>المغنى ج ٢ ص ١١

الناشر : دار 95 سنن أبي داود ج 2 ص 4 حديث نمبر : 1565 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي

"ایک (یمنی) عورت حضور مُنگاتینیم کے پاس حاضر ہوئی، اس کے ساتھ اس کی بیٹی بھی تھی، اس کے ہاتھ میں سونے کے دووزنی زیور خے، حضور مُنگاتیکیم نے اس سے دریافت کیا کہ کیاتم اس کی زکوۃ دیتی ہو اس نے نفی میں جواب دیا، حضور مُنگاتیکیم نے فرمایا کہ کیاتم پیند کرتی ہو کہ ان کی وجہ سے روز قیامت اللہ پاک متہمیں آگ کے کنگن بہنائیں ؟اس عورت نے فوراً دونوں کنگن نکال کرخد مت نبوی میں پیش کر دیئے کہ اب یہ اللہ اوراس کے رسول کے لئے ہیں۔

قابل غوربات بہے کہ یہ زیورات استعال کے تھے تو ان پر زکوۃ کا مطالبہ کیوں کیا گیا؟،اس کی تاویل بعض علماء نے یہ کی ہے کہ اس میں لفظ "غلیظتان" دلالت کر تاہے کہ وہ دونوں کنگن کافی وزنی تھے، لیعنی ضرورت سے زیادہ سونا اس میں لگا یا گیا تھا، اور زکوۃ صرف اس زیور سے معاف ہے، جس میں بقدر ضرورت سے نالگایا گیاہو،ضرورت سے زیادہ لگانے کی صورت میں اس پر زکوۃ فرض ہو گی۔

"وان الزكوة انما شرعت للزيادة فيم على قدر الحاجة "96

اس سے بیہ سمجھ میں آتا ہے کہ حداعتدال سے گذر کرجوخواتین زیورات یاجواہر ات کااستعال کرتی ہیں،وہ زکوۃ کے خدائی قانون سے نہیں چ سکتیں،نلکہ ان پرزکوۃ فرض ہو گی۔

\_\_\_\_\_

### تجاویز اسلامک فقه اکیڈ می انڈیا

"ا-جوہیرے جواہرات تجارت کی نیت سے خریدے گئے ہوں ان کی زکوۃ مالک پرواجب ہوگی۔

۲-جوہیرے جو اہر ات زیورات وغیر ہ کے لئے خریدے گئے ہوں ان کی ز کو ۃ مالک پر واجب نہیں ہو گی۔

------ حواشی \_\_\_\_\_\_

96 - نصب الرابيج ٢ ص 96

۳-ایک رجحان بی پایاجاتاہے کہ لوگ بڑی بڑی رقوم ہیرے جواہرات کی خرید پر صرف کردیتے ہیں اورا پنی نقدر قوم کوہیرے جواہرات میں بدل کرمختلف مصالح کے تحت محفوظ کر لیتے ہیں۔

چنانچہ مجمع الفقہ الاسلامی کے سیمینار میں یہ مسئلہ زیر بحث آیا کہ اس صورت میں لاکھوں لاکھ کی نقدر قم ہیرے جو اہر ات کی صورت میں ان کے پاس محفوظ ہو جاتی ہے، جو کسی بھی وقت نقد کی صورت میں منتقل ہو سکتی ہے، بحث کی روشنی میں یہ بات سامنے آئی کہ اس مسئلہ میں ایک جہت تو یہ ہے کہ ہیرے جو اہر ات ، سونا چاندی نہیں ہیں، جو خلقتا نامی تسلیم کئے گئے ہیں ، اور اس شخص کاکام ہیرے جو اہر ات کی شارت بھی نہیں ہے ، اور نہ فوری طور پر خریدتے وقت باضابطہ تجارت کی نیت کی گئی ہے تاکہ بسبب مال تجارت ہونے کے اسے نامی قرار دیا جائے ، اس جہت کا تقاضا یہ ہے کہ اس پرز کو ق واجب نہ ہو۔

دوسری جہت ہے کہ ہیر ہے جواہرات ضروریات زندگی میں داخل نہیں اور اصحاب سرمایہ اپنے خاص مصالح کے لئے اپنے روپیوں کو جن کی مقدار غیر معمولی حد تک زائدہوتی ہے، ہیر ول اور جواہرات کی صورت میں محفوط کر کے مختلف فوائد بھی حاصل کرتے ہیں، اور انہیں اس طرح اس کا اطمینان بھی رہتا ہے، کہ ان ہیر ول اور جواہرات کی صورت میں گویا"زر نقذ "ہر دم ان کے پاس محفوظ ہے، اور اس کے نتیج میں فقر اء کو شدید نقصان ہو تا ہے کہ نقدر قوم میں زکوۃ واجب ہوتی ہے، جوعام حالات میں ہیرے جواہرات کی صورت میں عام اصول کے پیش نظر واجب نہیں ہوتی، لہذا:

الف: سیمینار میں شریک علماء واصحاب افتاء میں سے ایک خاصی تعدادنے پہلی جہت کوسامنے رکھتے ہوئے یہ رائے دی کہ اس خاص صورت میں محفوظ ہیرے جو اہر ات

کی مالیت پرز کو ہ واجب نہیں ہو گی۔

ب: جب کہ دوسری بڑی تعداد علماء واصحاب افتاء کی تھی جنہوں نے دوسری جہت کوسامنے رکھتے ہوئے اس خاص صورت میں ذخیرہ کئے ہوئے ہیرے جواہرات کو حکماً مال تجارت تسلیم کیااوراس پرز کو ہ واجب قرار دیا 97۔

\_\_\_\_\_

# اموال تجارت يرزكوة

اموال تجارت پر بالاتفاق زکوۃ فرض ہے، البتہ قابل توجہ امریہاں ایک بیہ کہ سامان تجارت جو تاجر کے قبضے میں ہے، ادائیگی زکوۃ کے دن ان کی مالیت کا انتین کس نرخ سے کیا جائے؟ اپنی لاگت کے حساب سے کریں یااس دن کی قوت خرید کا اعتبار کیا جائے؟۔۔۔۔۔۔اس موضوع کے فقہی مباحث کا مطالعہ کرنے سے جو بنیادی نتیجہ سامنے آتا ہے وہ بیہ کہ سامان تجارت میں ادائیگی زکوۃ کے وقت اس کی مالیت کا تعین لاگت کے حساب سے نہیں کیا جائے گا بلکہ اس دن کی قوت خرید کا اعتبار کیا جائے گا ، یعنی بازار میں جو ریٹ چلی رہا ہے صرف وہ معتبر ہوگا ، امام شافعیؓ، امام مالکؓ اور امام ابو حنیفہ ؓ میں سے کسی نے بھی اشیائے تجارت کی لاگت کا اعتبار نہیں کیا ہے ، بلکہ بازاری نرخ کا لحاظ کیا ہے ، پھر اس میں معمولی سااختلاف ہے ، کہ بازاری نرخ کس دن کا معتبر ہے ؟ جس دن سال پوراہوا ہے اس دن کا ؟ یاادائیگی زکوۃ کے دن کا ؟ زیادہ قرین بازاری نرخ کس دن کا معتبر ہے ؟ جس دن سال پوراہوا ہے اس دن کا ؟ یاادائیگی زکوۃ کے دن کا ؟ زیادہ قرین قیاس بیہ ہے کہ ادائیگی کے دن کی قیمت کا اعتبار ہے ، احناف میں صاحبین کا مسلک یہی ہے۔

امام شافعی قرماتے ہیں:

وَلَا أَنْظُرُ فيه إِلَى قِيمَتِهِ فِي أَوَّلِ السَّنةِ وَلَا فِي وَسَطِهَا لِأَنَّهُ إِنَّمَا تَجِبُ فيه

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> -جدید مسائل اور فقہ اکیڈمی کے فیصلے (فقہی سیمینار: اتا۲۵) ص۴۰۱۰۳ اناشر:اسلامک فقہ اکیڈمی انڈیا،ستمبر <u>۲۰۲۱</u> و

الزَّكَاةُ إِذَاكَانت قِيمَتُهُ يوم تَحِلُّ الزَّكَاةُ مِمَّا تَجِبُ فيه الزَّكَاةُ 98

علامه نووي لكصة بين:

"ولان نصاب زكوة التجارة يتعلق بالقيمة وتقويم العرض في كل ساعة يشق فلم يعتبر الافي حال الوجوب "99

ابوعبيد تحرير فرماتے ہيں:

"وقدجاءعن جابرابن زيدمن التابعين في عرض يرادبم التجارة قومم بنحومن ثمنم يوم حلت فيم الزكاة ثم اخرج زكوتم"100

علامہ ابن رشد ؓ نے بعض فقہاء کامسلک بیہ نقل کیاہے کہ ان کے نزدیک لاگت کا اعتبار ہوگا، نہ کہ بازاری نرخ کا، مگر ابن رشد ؓ نے نہ ان فقہاء کا نام بتایاہے اور نہ ان کی دلیل ذکر کی ہے، ایسالگتاہے کہ بیہ قول خود ان کے نزدیک قابل قبول نہیں ہے۔

"ان بعض الفقهاءقالوايزكي الثمن الذي اشترى بم السلعة لا قيمتها 101

فآویٰ عالمگیری ہے۔

"وان ادى القيمة تعتبرقيمتها يوم الوجوب ولهذايجبر المصدق على قبولم و عندهمايوم الاداء وكذا كل مكيل او موزون او معدود "102

در مختار میں ہے۔

"وتعتبر القيمة يوم الوجوب وقالايوم الاداءوفي السوائم يوم

 $<sup>^{98}</sup>$  - الأم ج  $^{2}$  ص  $^{38}$  محمد بن إدريس الشافعي أبو عبد الله سنة الولادة  $^{150}$  سنة الوفاة  $^{204}$  الناشر  $^{38}$  سنة النشر  $^{393}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{38}$ 

<sup>99 -</sup> المجموع ج ٢ ص ٥٩

<sup>100 -</sup> الاموال ص٢٣٨

<sup>101 -</sup>بداية المجتهدج اص ٢٦٠

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> - عالمگیری ج اص ۱۸۰

الاداء اجماعا وهو الاصح" 103

ہول سیل یا بچٹکر

رہا یہ کہ تھوک بھاؤ کا اعتبار کیا جائے گا یا پھٹکر کا؟ اس کے بارے میں کوئی صریح جزئیہ تو موجود نہیں ہے، مگر نظائر کا تقاضہ یہ ہے کہ جس طرح کا کار وبار ہوگا اسی طرح بھاؤلگا یا جائے گا، اگر ہول سیل کار وبارہے، تو ہول سیل کی قیمت کا اعتبار کیا جائے گا، اور اگر پھٹکر کار وبارہے تو پھٹکر قیمت کے لحاظ سے زکو ۃ ادا کی جائے گی، اس لئے کہ زکو ۃ کے باب میں فقہاء نے کار وبارکی نوعیت، مقام کار وبار اور وفت کا بڑا لحاظ کیا ہے ، اس کی روسے مناسب ہے کہ جبیباکار وبار ہو ویسا فیصلہ کیا جائے۔

(۲) واضح رہے کہ سامان تجارت میں خواہ کوئی بھی سامان ہو سب کا تھم یکسال ہے ، جو لوگ اراضی کی خرید و فروخت کو ایک تجارتی کاروبار کے طور پر کرتے ہیں سال پوراہونے پر نقذر قم کے علاوہ جو اراضی کی خرید و فروخت کو ایک تجارتی کاروبار کے طور پر کرتے ہیں سال پوراہونے پر نقذر قم کے علاوہ جو اراضی ان کی ملکیت میں ہیں وہ اراضی بھی اموال زکوۃ میں شار ہو نگی ، اس لئے کہ سامان تجارت ہر اس چیز کو کہتے ہیں جس کی خرید و فروخت کی جاتی ہوخواہ وہ زمین ہویا کوئی اور چیز:

"ان المراد بعرض التجارة هو ما يعدللبيع والشراء لاجل الربح104

رہایہ کہ ان پر زکوۃ کا وجوب قیمت خرید کے اعتبار سے ہوگا یا متوقع قیمت فروخت کا اعتبار کیا جا کے گا، تو درست یہ ہے کہ بازاری قیمت فروخت کا اعتبار ہوگا، متوقع قیمت فروخت کوئی چیز نہیں ہے، متوقع قیمت فروخت کا اعتبار صرف حضرت ابن عباس سے منقول ہے، گروہ فرماتے ہیں کہ زمین کے بکنے کا انتظار کیا جائے گا، اور جب فروخت ہوجائے گی، تو اس حساب سے زکوۃ نکالی جائے گی۔

"لا باس بالتربص حتیٰ یبیع و الزکوۃ و اجبۃ علیہ" 105

------ حواشی ------

<sup>103 -</sup> در مختار مع رد المختارج ۲ ص ۲۴

<sup>104 -</sup> مطالب اولی النھی ج۲ص۹۶

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> – الاموال ص٢٦٣

# شيئر زاور بونڈس کی ز کوۃ

عصر جدید نے جس طرح تجارت کی نئی اقسام پیدا کر دی ہیں، اسی طرح مال اور سرمایے کی مختلف انواع کو بھی جنم دیاہے، پچھلے زمانے میں جس چیز کے اندر ہم مالیت کا تصور نہیں کرسکتے تھے، آج کے دور میں وہ بہترین سرمایہ کی حیثیت رکھتاہے، الیی تمام چیزوں میں جو تدریج کے ساتھ کسی منزل پر پہونچی ہوں، ان میں حالات کی تبدیلیوں کے ساتھ تھم کا بدلنا فطری بات ہے، الیی چیزوں کے بارے میں کوئی فقیہ ہر دور کے لئے کوئی ایک تھم صادر نہیں کر سکتا وہ صرف اس کا پابند ہے کہ موجو دہ تناظر میں ان کی جو اہمیت اور حیثیت ہے اس کے پیش نظر کوئی تھم صادر کرے۔

## شيئرز كي زكوة

اس کی بہترین مثال موجودہ دور کی تجارتی کمپنیوں کے شیئر زہیں، کسی دور میں اس کا مفہوم صرف اس قدر تھا کہ مشتر کہ کار وبار میں اپنی حیثیت کے مطابق حصہ دار ہونااور شرکت مضاربت کے اصول پر نفع و نقصان میں شریک ہونا، اس کے ثبوت کے طور پر ایک رسید دی جاتی تھی، جس کی حیثیت عرفی رسید سے زیادہ نہیں ہوتی تھی، لیکن آج وہ رسید، رسید نہیں رہی، اس کو مستقل سرمایے کی حیثیت حاصل ہو چکی ہے، اس کی با قاعدہ خرید و فروخت ہوتی ہے، بھاری قیمتیں اس کی مقرر کی جاتی ہیں۔۔۔۔ ظاہر ہے کہ جس دور میں اس کی حیثیت تبدیل ہو چکی ہے، اس کی حیثیت تبدیل ہو چکی ہے، آج اس کی حیثیت تبدیل ہو چکی ہے، آج کے تناظر میں اس پر کوئی نیا تھم لگانے کی ضرورت ہے۔

### دور اول

ہم دیکھتے ہیں کہ شیئرز کو تین ادوارسے گذر ناپڑاہے، سب سے قدیم دور وہ ہے جو ہمارے اکابر میں حضرت تھانویؓ کا تھا، حضرت تھانویؓ نے امداد الفتاویٰ میں ج/۲ ص۱۸ سے ص/۲۲ تک بڑی طویل بحث کی ہے، جس سے اس وقت کے شیئرز کے عرفی حیثیت کااندازہ ہو تاہے، حضرت تھانویؓ شیئرز کو فی نفسہ کوئی چیز خیال نہیں فرماتے بلکہ اس شیئرز کے تحت جو سرمایہ لگایا گیاہے، اس کے مطابق وجوب زکوہ کا حکم

لگاتے ہیں، شیر زکی خرید و فروخت کو وہ اصل سرمایہ کی خرید و فروخت قرار دیتے ہیں، جو سمپنی میں لگا ہوا ہے،
اسی لئے وہ شیئر زکی قیمت کو حصہ کی مالیت کے مساوی دیکھنا چاہتے ہیں، اگر قیمت کی مقد ار حصہ کی مالیت سے کم ہویازیادہ توعقد کو فاسد قرار دیتے ہیں، حضرت تھانوی کمی و بیشی کی صورت میں عقد کو صحیح کرنے کے لئے ایک تاویل کرتے ہیں، جس میں بچے کے عضر کے ساتھ قرض اور تو کیل کا عضر بھی شامل ہو جاتا ہے، اور اس کی ایک یوچیدہ شکل تجویز فرما کر کمی بیشی کے ساتھ شیئر زکی خرید و فروخت کو جائز قرار دیتے ہیں، مگر ظاہر ہے کہ ایک یوچیدہ ہے،
کہ عام لوگوں کے ذہن میں شیئر زکی خرید اری کے وقت یہ تاویل نہیں رہ سکتی، اس لئے کہ یہ پیچیدہ ہے،
جس کا عوام کے اذہان مخل نہیں کر سکتے، اولاً سمجھنا مشکل اور اگر سمجھ میں آبھی جائے تو اس کو ذہن نشین رکھ کرکار وبار کرنا مشکل:

#### حضرت تھانویؓ فرماتے ہیں:

"اوراگر بلااس تاویل کے خریداری ہوئی، تواگر قیمت کی مقدار حصہ سے زائدہے،
توگویا یہ عقد ناجائز ہے، مگر اس حصہ میں کسی کاحق نہیں، اس لئے کہ زکوۃ صرف
حصہ میں ہوگی، اگر قیمت کی مقدار حصہ سے کم ہے، توعقد بھی ناجائز ہے، اور زائد
حصہ دو سرے شخص یعنی بائع کاحق ہے، مگر چو نکہ اس مشتری کے قبضہ میں اور اس
کی ملک میں مخلوط ہے، اس لئے زکوۃ مجموع میں واجب ہوگی، مگر بقدر حق مذکور کے
یہ شخص مدیون ہے اس لئے اس حیثیت سے یہ مقدار زکوۃ سے مشتیٰ ہوگی، البتہ اگر
صاحب حق معاف کر دے تو پھر با وجو دخیث مال کے بوجہ دین نہ ہونے کے پھر
معاحب حق معاف کر دے تو پھر با وجو دخیث مال کے بوجہ دین نہ ہونے کے پھر

دور ثانی

نظریے نے جنم لیا، جو بہت زیادہ جدید تو نہیں لیکن بساغتیمت ہے، اس نظریے کے حامل عرب محققین میں شخ عبد الرحمٰن عیسیٰ ہیں، انہوں نے نئے معاملات اور ان کے احکام پر ایک کتاب لکھی ہے، جس کا نام "المعاملات الحدیثة واحکامها" اس میں انہوں نے شیئر زاور بونڈس دونوں پر بحث کی ہے، شیئر زکوۃ پر جوانہوں نے تفصیلی بحث کی ہے، اس کا خلاصہ بہ ہے کہ شیئر زبلا شبہ ایک جدید قسم کا سرمایہ ہے، ان کی خرید و فروخت جائز ہے، اور کمی بیشی کے ساتھ بھی جائز ہے، مگر ان کی زکوۃ کا حکم اس وقت لگایا جائے گا، جب کہ یہ معلوم کر لیا جائے کہ جس کمپنی سے شیئر زخریدے گئے ہیں اس کا کاروبار کیا ہے؟

کار وبار دوطرح کے ہوسکتے ہیں: (۱) تجارتی کار وبار (۲) اور صنعتی کار وبار۔ تجارتی کار وبار جیسے غیر ملکی سامان کی بر آمد در آمد، ملکی مصنوعات کی خرید و فروخت، یا غلے وغیر ہ اشیاء کی تجارت وغیر ہ۔ اور صنعتی کار وبار سے مرادیہ ہے کہ کمپنی کے پاس مشینیں ، فیکٹریاں اور کار خانے ہیں ، جن میں مصنوعات تیار ہوتی ہیں ، مثلاً صابن کی فیکٹری فیکٹریاں وغیر ہ۔

اور بعض کمپنیاں الی بھی ہوتی ہیں، جن میں دونوں قسم کے کار وبار جاری ہوتے ہیں، مثلاً تیل نکالنے والی مشینوں کے ذریعے تیل نکالنا، اسکی صفائی اور پھر ملک اور بیر ون ملک اس کی سپلائی وغیرہ، یہ ایساکار وبارہ جس میں صنعت بھی شامل ہے اور تجارت بھی۔۔۔۔ شیخ عبد الرحمٰن عیسیٰ کہتے ہیں، کہ شیئر زایسی کمپنی کے ہوں جس کاکار وبار صنعتی ہے، تواس کی پوری مالیت پر زکوۃ فرض نہ ہوگی، بلکہ مالیت کا اتنا حصہ وضع کیا جائے گا، جو تمام شرکاء کی شرکت کے لحاظ سے آلات، مشینوں اور کار خانوں میں لگاہواہے، اور باقی ماندہ مالیت پر مع منافع زکوۃ واجب ہوگی، اس لئے کہ تجارت میں پورے سرمایے اور منافع پر زکوۃ واجب ہوتی مالیت پر مع منافع زکوۃ واجب ہوگی، اس لئے کہ تجارت میں پورے سرمایے اور منافع پر زکوۃ واجب ہوتی کہ شیر زایس صنعتوں میں مشین اور آلات کی مالیت کو فقہاء نے مشینی قرار دیا ہے،۔۔۔۔۔ تیسری شکل یہ ہے کہ شیر زایس کمپنی کے ہوں جو تجارتی اور صنعتی دونوں کار وبار کرتی ہو، تواس صورت میں بھی شیئر زکی پوری کہ شیر زایس کمپنی کے ہوں جو تجارتی اور صنعتی دونوں کار وبار کرتی ہو، تواس صورت میں بھی شیئر زکی پوری مالیت پر زکوۃ واجب ہوگی ہیں۔۔

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> -المعاملات الحديثة واحكامهاص ٤٦٠، ٢٨ مؤلفه عبدالرحمن عيسلي

#### دور ثالث

تیسر ادور جس میں شیئرز کو مستقل سرمایے کی حیثیت حاصل ہوگئ، اور حصص کی مالیت سے قطع نظر خود ان کی رسیدوں کو سرمایے کا درجہ مل گیا تو نظر ہے میں بھی غیر معمولی تبدیلی پیدا ہوگئ، اس نظریہ کے علم بر دار عرب محققین میں شیخ ابوز ہرہ، عبدالرحمٰن حسن اور خلاف ہیں، ان کے نظریہ کا حاصل ہے ہے کہ شیئر زمستقل سرمایہ ہیں، اور یہ بھی دیگر سامانوں کی طرح سامان تجارت ہیں، ان کی خرید و فروخت کی و بیشی کے ساتھ جائز ہے، خواہ حصص کی اصل مالیت کچھ بھی ہو، مگر طلب ورسد کے مطابق بازار میں ان کی قیمت گھٹ اور بڑھ سکتی ہے، ہر صورت میں انکی تجارت جائز ہے، اور ان کی زکوۃ بازاری ریٹ کے حساب سے واجب ہوگی ہو

موجودہ دور میں میرے نزدیک یہی تیسر انظریہ قابل عمل اور رائج ہے، اور شیئرز کی حیثیت عرفی سے ہم آ ہنگ بھی۔۔۔۔ ہمارے دور کی کتب فناویٰ میں احسن الفتاویٰ میں اسی کے مطابق فتویٰ دیا گیا ہے مفتی رشید احمد لدھیانوی صاحب کھتے ہیں:

" حصص اگر بہ نیت تجارت خریدے ہوں، یعنی خود حصص کی خرید و فروخت مقصود ہو، تو حصص کی کل قیمت پر زکوۃ واجب ہوگی، جو تجارت میں لگی ہوئی ہے "<sup>109</sup> بونڈ س کی زکوۃ

(۱) بونڈس کے بارے میں شیخ ابوزہرہ، عبد الرحمٰن، حسن اور خلاف کا نظریہ یہ ہے کہ بونڈس بھی مال تجارت ہے، اگر چیکہ بہ ظاہر قرض کی رسید ہے، مگر موجودہ دور میں اس کو سرمایہ کی حیثیت حاصل ہے، اس لئے اس کی زکوۃ اصل قرض کے بجائے مارکیٹ کے نرخ کے حساب سے دی جائے گی، خواہ وہ قیمت اصل قرض سے زیادہ ہو، یا کم، گویاس نظر یہ کے مطابق شیئرز اور بونڈس میں حیثیت اور حکم کے لحاظ سے دی ہے،

<sup>108 -</sup> حلقة الدراسات الاجتماعية ، الدورة الثالثة ص ٢٢٢

<sup>109 -</sup> احسن الفتاويٰ جهم ص ۲۸۷

کوئی فرق نہیں ہے 110

(۲) مگر میرے نزدیک صحیح بات ہے ہے کہ بونڈس کو مستقل سرمایے کی حیثیت نہ دی جائے ، بلکہ اسے قرض ہی تصور کیا جائے ، اس لئے کہ اگر اس میں بھی مستقل سرمایے کی حیثیت سے کمی بیشی کے ساتھ خرید و فروخت کی اجازت دیدی جائے گی توسود کا عضر شامل ہو جائے گا، اس لئے اس میں قرض کی حیثیت کو باقی رکھنا ضروری ہے ، رہی زکو ہ کی بات تو اس کا فیصلہ اس تعین پرہے کہ یہ دین کیسا ہے ؟ ظاہر بات ہے کہ یہ دین توی اور سہل الوصول ہے اس لئے کہ اس کا ملنا یقین ہے ، اور بہت کچھ تصرفات کا اختیار بھی حاصل ہے ، اس لئے اس پر زکو ہ واجب ہوگی ، البتہ فور ااداکر نا واجب نہیں ہے ، بلکہ کیش کر اتے وقت گذشتہ سالوں کی زکو ہ بھی لازم ہوگی (دین کی بحث گذشتہ صفحات میں آچکی ہے)۔

-----

------ حواشی \_\_\_\_\_\_\_

110 - حلقة الدراسات الاجتماعية ص/٢٣٢

# نصاب زكوة ميس اصل معيار - سونا ياجاندى؟ ١١١

ز کوۃ اسلام کا تیسر ااہم ترین رکن ہے،لیکن بیہ ہر شخص پر فرض نہیں ہے،بلکہ امت کے صرف مالد ارلو گوں پر فرض ہے، نبی کریم مَثَّاللَّیْمِّ نے ارشاد فرمایا:

ان الله قدفر ض علیہم صدقۃ تؤخذمن اغنیائهم و تردعلیٰ فقر ائهم 112 ترجمہ: بیشک اللہ نے ان پرز کوۃ فرض کی ہے، جو ان کے مالد اروں سے لی جائے گی اور ان کے غریبوں میں تقسیم کی جائے گی "

مگر زکوۃ کے باب میں ہر صاحب مال کو مالدار (غنی) نہیں کہا جائے گا بلکہ لوگوں کی سہولت کے شریعت نے اس کا ایک معیار مقرر کیا ہے، شریعت کی اصطلاح میں اسی کو نصاب کہا جاتا ہے، شریعت نے مختلف اموال کے لئے ان کے مزاج اور نفسیات کے لحاظ سے مختلف معیار (نصاب) مقرر کئے ہیں، زمینی پید اوار کے لئے اللّ معیار ہے، جانوروں کی زکوۃ کا معیار الگ ہے، پھر ان میں بھی جانوروں کی اقسام کے بید اوار کے لئے اللّ معیار ہے، جانوروں کی زکوۃ کا معیار الگ ہے، پھر ان میں بھی جانوروں کی اقسام کے اعتبار سے ان کے نصاب جداگانہ ہیں، چاندی کا نصاب سوناسے مختلف ہے، اس تنوع میں در اصل اموال کے مزاج اور کو نوسری شاہدہ کی مزاج اور اس میں غناکا اپنا ایک معیار ہے، جو کوئی بھی شخص مشاہدہ کی روشنی میں سمجھ سکتا ہے، اسی لئے کسی دور میں شریعت کے مقرر کردہ مختلف معیاروں کو ایک آئینے میں دیکھنے روشنی میں کئی اور نہ آج اس کی اجازت دی جاسکتی ہے، ایسا کرنا دراصل اس فطری تقسیم کی خلاف ورزی ہے جس کے پیش نظر شریعت نے یہ تنوع بالارادہ بر قرار رکھا ہے۔

## ایک پراناسوال

غالباً اسی سے ملتا جلتا سوال مجھی عہد قدیم میں بھی اٹھا تھا ''کہ زکوۃ کے مختلف معیاروں میں باہم ------ حواثق

<sup>111 -</sup> تحرير به مقام جامعه ربانی منورواشريف، بتاريخ:۲۸/صفر المظفر ۲۳۸م به هر وز منگل -

<sup>112 -</sup> بخارى مع فتح البارى ٣٥٤/ ١٣٥ ط السلفية - من حديث ابن عباس

توازن نظر نہیں آتا، یعنی ایک معیار کے لحاظ سے انتہائی امیر کبیر شخص کو ہی صاحب نصاب قرار دیا جاسکتا ہے جبکہ دو سرے معیار کے مطابق ایک اوسط سے نیچ درجہ کے آدمی کو بھی شریعت مالداروں کے زمرہ میں شار کرتی ہے ، ..... "حضرت امام شافعی ؓ نے 'وکتاب الام " میں اس سوال کا جواب دیا ہے ، آپ ؓ نے اس خیال کو سراسر غیر اسلامی اور شریعت کے ذوق و مزاج اور اس کی حقیقی روح سے ناوا تفیت کی علامت قرار دیا ہے ، ارشاد فرماتے ہیں:

ترجمہ: اگر کسی کے پاس دوسو در ہم سے ایک حبہ بھی کم ہو تو اس میں زکوۃ واجب نہ ہوگی جس طرح کہ اگر کسی کے پاس چاراونٹ ہوں اور ان کی قیمت ہزار دینار کے برابر ہو مگر اس میں بکری (بطور زکوۃ) واجب نہ ہوگی اور کسی کے پاس نصاب کے بقدر پانچ اونٹ ہوں جو قیمت کے لحاظ سے دس دینار کے برابر بھی نہ ہوں مگر زکوۃ میں ایک بکری واجب ہوگی، اس کے خلاف بولنا در اصل سنت رسول صَالِحَاتِمُ کی فافت کرناہے "

حضرت امام شافعی کے اس بیان سے نصاب زکوۃ کے بارے میں اسلامی تصور پر روشنی پڑتی ہے،
اور یہ بھی اندازہ ہو تاہے کہ یہ سوال کوئی نیا نہیں بلکہ بہت قدیم ہے جس کو امت کے اکابر نے بہت پہلے ہی رد
کر دیاہے، حضرت امام شافعی نے مسئلہ کی توضیح کے لئے جو مثالیں دی ہیں ان میں وہی آسمان وزمین کا فرق نظر
آتا ہے، لیکن اس فرق کے باوجو دشریعت کے مقرر کر دہ معیار کوبد لنے کی اجازت نہیں دی جائے گی۔

# قيمتون كإعالمي معيار

مذکورہ چار چیزوں (زمینی پیداوار، جانور، سونااور چاندی) کے علاوہ بقیہ تمام چیزوں (مثلاً نقدروپے اور سامان تجارت وغیرہ) کو شریعت نے سونا یا چاندی کے تابع قرار دیا ہے کیونکہ کہ تمام امور میں سونااور چاندی ہی ذریعہ کمبادلہ کی حیثیت رکھتے ہیں اس لئے ان کی قدر وقیت کے تعین میں سوناچاندی کو خاص دخل ہے، دوسری اشیاء کے مقابلے میں سوناچاندی کی قدروں میں تغیرات کم واقع ہوتے ہیں، رہایہ کہ ان دونوں میں اصل معیار کون ہے، سونایا چاندی ؟

شریعت کی نصوص اور فقہاء کی تصریحات میں ان دونوں میں کسی فرق کا ذکر نہیں ماتا، بلکہ قدرو قیمت میں باہم مختلف ہونے کے باوجو د معیار کے معاملے میں دونوں کو مساوی در جہ دیا گیا ہے، فقہاء کی بے شار تصریحات الی ہیں جن میں کہا گیا ہے کہ مال تجارت دونوں میں سے جس نصاب کے برابر ہوجائے زکوۃ واجب ہوجائے گی، اگر دونوں نصاب قدر وقیمت میں برابر ہوں توجس کے مطابق چاہیں حساب کر سکتے ہیں، اللبتہ اگر دونوں قدر وقیمت میں مختلف ہوں توجس کے مطابق نصاب پہلے مکمل ہوگا اس کی رعایت کی جائے گی، اور زکوۃ واجب ہوگی۔ فی زمانہ بلکہ ہر دور میں سونا کے مقابلے میں چاندی سستی اور سہل الحصول رہی ہے ، اس لئے قدرتی طور پر چاندی کا نصاب پہلے پوراہوگا، اس طرح عملاً چاندی کا نصاب ہی عمومی معیار قرار پا تا ہے، فقہاء نے پوری وضاحت کے ساتھ لکھا ہے کہ اگر کوئی ایک نصاب پوراہو جائے تو وہی نصاب اس کے لئے مقرر ہوجائے گاور کسی دو سرے نصاب کا انتظار نہیں کیاجائے گا۔

ابن نجيم اس موضوع پر تفصيلی گفتگو کے بعد خلاصہ کلام کے طور پر تحریر فرماتے ہیں: فالحاصل ان المذہب تخییر ہ الااذاکان لایبلغ باحد هما نصاباً تعین التقویم بمایبلغ نصابا 114

ترجمہ: خلاصہ کلام یہ ہے کہ اصل مذہب کے مطابق دونوں نصابوں (سونااور چاندی) میں اختیار ہے، لیکن اگر ایک نصاب پوراہو جائے اور دوسر اپورانہ ہو تو پھر

<sup>114 -</sup> بحر الرائق ۲۲۹/۲

وہی نصاب متعین ہو جائے گا"

اس قشم کی عبار تیں تقریباً تمام ہی فقہی کتابوں میں ملتی ہیں 115

میر اا پنامیلان فقہاء کے اسی نقطہ ُ نظر کی طرف ہے، میر می حقیر رائے میں اصل نصاب چاندی کا ہے،اور اس میں ہر زمان ومکان میں معیار تقویم بننے کی پوری صلاحیت موجود ہے میرے اس خیال کی کئی وجوہات ہیں:

اسباب ترجيح

(۱) تاریخ کے مطالعہ سے بیتہ چلتا ہے کہ عہد نبوی میں زیادہ تررواج چاندی کے سکوں کا تھا، سونے کے سکوں کا تھا، سونے کے سکوں کارواج نسبتاً کم تھا، حضرت عطاء جیاندی کا نصاب بتانے کے بعد فرماتے ہیں:

انما كان اذ ذاك الورق ولم يكن الذبب116

ترجمه:اس وقت صرف چاندی ہی چاندی تھی، سونانہیں تھا"

🖈 بلکہ علامہ کاسانی کے بیان سے معلوم ہو تاہے کہ خود سونے کا نصاب چاندی کی روشنی میں طے

کیا گیاتھا، حضرت عمروبن حزم گی حدیث کے حوالے سے بیان کرتے ہیں:

والذبب مالم تبلغ قيمتم مائتى دربم فلاصدقة فيم،فاذابلغت قيمتم مائتى دربم ففيم ربع العشر "وكان الدينار على عهد رسول الله على مقوماً بعشر درابم 117

ترجمہ: سونا کی قیمت جب تک دوسو در ہم کے برابر نہ ہو اس میں زکوۃ واجب نہ ہوگی، جب اس کی قیمت دوسو در ہم کے برابر ہوجائے تواس میں چالیسوال حصہ

<sup>115 -</sup> ديكھئے ہدايہ باب زكوۃ الاموال ۱/۱۹۵، تبيين الحقائق ۱/۲۷۹،الدرالمختار مع رد المحتار باب زكوۃ المال ۲۱۱،۲۱۰، قباویٰ ہندیۃ ۱/۹۷۱، بنایۃ علی الہدایۃ ا/۷۵، بدائع الصنائع ۲/۱۰۱۰،اور مبسوط للسر خسی ۱۹۱/۲ وغیرہ

<sup>116 -</sup>مصنفه ابن الى شيبه ۲۲۲/۳

<sup>117 -</sup> بدائع الصنائع ۲/۵/۲

واجب ہو گا،اور عہد نبوی میں ایک دینار کی قیمت دس در ہم تھی"

کا ایک اور روایت سے اس کی تائیر ہوتی ہے، حضرت عبداللہ بن مسعود اُروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ مَثَالِثَائِمِ نے ارشاد فرمایا:

"من سأل الناس ولم مايغنيه جاء يوم القيامة ومسأ لتم في وجهم خموش او خدوش او كدوح ـ قالوا يا رسول الله ومايغنيم؟ قال:خمسون درهما أو قيمتها من الذهب"118

ترجمہ: جو شخص بقدر کفایت مال رکھنے کے باوجود لوگوں کے سامنے دست سوال دراز کرے تو قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کے چہرے پر (ذلت آمیز) خراشیں ہو نگی، لوگوں نے عرض کیا یار سول اللہ! بقدر کفایت مال سے کیا مرادہے؟ آپ نے ارشاد فرمایا" بچپاس درہم یاان کی قیمت کے برابر سونا"

ان قرائن سے ظاہر ہو تا ہے کہ عہد نبوی میں اصل رواج چاندی کا تھا اس لئے کہ وہ نسبتاً ارزاں اور سہل الحصول تھا، اسی لئے عہد نبوی کے اکثر معاملات میں چاندی کو معیار مانا جاتا تھا، قاعدہ کے مطابق عہد نبوی میں رائج معیار زیادہ قابل ترجیج ہے۔

(۲)چاندی کانصاب (دوسو در ہم) صحیح اور مضبوط احادیث سے ثابت ہے، جبکہ سونا کے نصاب کے بارے میں کوئی صحیح اور مضبوط حدیث موجو د نہیں ہے۔

<sup>118 -</sup> أخرجه الترمذي ٣٢/٣٠ - الحلبي و قال حديث حسن افت

<sup>119 -</sup> بخاري مع الفتح ٣٢٣/٣- ط السلفية

وفى الرقة ربع العشر،فإن لم يكن إلا تسعين ومأة فليس فيها شئى إلا أن يشاء ربها"120

ترجمہ: چاندی میں چالیسواں حصہ واجب ہے،اگر کسی کے پاس صرف ایک سونوے (۱۹۰) دراہم ہوں تواس میں کچھ واجب نہیں ہو گا الابیہ کہ خود مال والا زکوۃ نکالنا مال سے "

چاندی سے متعلق ان کے علاوہ اور بھی بہت سی صحیح روایات موجو دہیں ..... جبکہ سونا کے نصاب کے بارے میں جس قدر روایات آئی ہیں ان میں ایک بھی کلام سے خالی نہیں ہے 121مثلاً:

ا۔ ابن ماجہ اور دار قطنی نے حضرت عائشہ اور حضرت ابن عمر کی سند سے نقل کیا ہے ، کہ حضور مسئل ایک راوی ابر اہیم ابن اساعیل مسئل ایک راوی ابر اہیم ابن اساعیل ابن مجمع ضعیف ہیں ، ان کی روایت محد ثین کے یہاں قابل قبول نہیں ہے۔

٢- دار قطى مين عمروبن شعيب عن جده كى سندسے حضور مَلَى اللهِ عَمر مان نقل كيا كيا سيا الله الله الله الله عشر بن مثقالامن و لافى اقل من مأتى در هم صدقة 122

مگراس کی سند میں ایک راوی ابن ابی کیلی بد حافظ ہے ، اس کئے ابوعبید نے "الاموال ص۹۰۶ پر ابن حزم نے المحلی ج۲ص ۲۹ پر اور حافظ نے تلخیص ص ۱۸۲ پر اس حدیث کو ضعیف اور متر وک قرار دیا ہے 123

<sup>120</sup> - بخاري مع الفتح ١٨/٣ ط السلفية

121 - تفصیل کے لئے دیکھئے نصب الرایۃ ۳۲۹/۲،۳۲۹،زر قانی علی المؤطا ۱٬۹۷/۱مغنی لابن قدامۃ ۴/۳،فتح القدیر لابن مام ۵۲۴/۱۰وغیرہ

<sup>122</sup> - دار قطنی ج اص ۱۹۹

123 – نصب الرابيج ٢ص ٣٦٩

حضرت عمراً کے خط میں بیہ تاکید کی گئی تھی کہ بیس (۲۰) دینار سے کم میں کچھ بھی نہیں لیا جائے ، البتہ بیس (۲۰) دینار میں نصف دینار وصول کیا جائے۔

اس میں ایک راوی محمد بن عبد الرحمٰن متکلم فیہ ہے۔

٧-دایک روایت ابوداور میں حضرت علی گی سند سے مر فوعاً نقل کی گئے۔
"اذا کانت لک مأتا در هم و حال علیها الحول ففیها خمست در اهم ولیس علیک شیئ یعنی فی الذہب ۔۔۔ حتیٰ یکون لک عشرون دیناراً و حال علیها الحول ففیها نصف دینار "124

اس روایت کو پچھ محدثین نے حسن کے درجے کی ماناہے ، مگر پچھ نے اس کو مر فوع کے بجائے موقوف قرار دیاہے ، غرض اس ضمن میں جتنی روایات بھی نقل کی جاتی ہیں کوئی روایت کلام سے خالی نہیں ہے ، جب کہ چاندی کی روایت صحیح مضبوط اور غیر متکلم فیہ ہیں۔ 125

ظاہر ہے کہ ایسی صورت حال میں دو مختلف نصابوں میں سے وہ نصاب زکوۃ بہتر معیار بن سکتا ہے جو مستند طور پر ثابت ہو اور جرح سے یاک ہو۔

(۳) چاندی کے نصاب کے بارے میں عہد نبوی سے آج تک کسی کا کوئی اختلاف منقول نہیں ہے جبکہ سونا کے نصاب کے بارے میں مختلف مکاتب فکر منقول ہیں، مثلاً:

ہے۔ حضرت حسن بھری گا مذہب ایک روایت کے مطابق بیہ نقل کیا گیا ہے کہ سونے کا نصاب چالیس (۰۰) دینار ہے ، داؤد ابن علی اور ان کے اصحاب کا نقطہ ُ نظر بھی یہی ہے 126

کہ دوسر امکتب فکر حضرت طاؤس گاہے،ان کے نزدیک چونکہ نبی کریم مَثَّالِیْکِیْمِ سے سونے کا کوئی فضاب صحیح طور پر ثابت نہیں ہے اس لئے یہ چاندی کے تابع رہے گا، یعنی سوناکی قیمت اگر دوسو (۴۰۰) در ہم کے برابر ہو جائے تو اس پر زکوۃ واجب ہوگی ورنہ نہیں، حضرت عطاء ُ، زہری ُ، سلیمان بن حرب ُ،اور ایوب

<sup>124 -</sup> نصب الرابير ج٢ص ٣٦٩

<sup>125 -</sup> تفصیل کے لئے دیکھئے: اعلاء السنن ج 9 ص ٢٦ تا ١٥

<sup>126 -</sup> نيل الاوطار ٤/ ١٣٩/ بداية المجتهد الم

سختیانی گامسلک بھی یہی نقل کیا گیاہے، 127

ہجمہور فقہاء کا مسلک ہیہ ہے کہ سونا کا نصاب بیس (۲۰) مثقال دینار ہے جس میں نصف دینار ز کو ۃ واجب ہوگی، بعض حضرات نے قرون اخیر ہ کے لحاظ سے اس پر اجماع بھی نقل کیاہے <sup>128</sup>

ظاہر ہے کہ وہ نصاب زیادہ قابل لحاظ ہو سکتا ہے جس میں کسی کا اختلاف منقول نہ ہو،اس نصاب کی بہ نسبت جس کے بارے میں متعدد ائمہ اور علماء کبار کا اختلاف منقول ہو، خصوصاً اس وقت جبکہ کئی اکابر فقہاء سونا کے نصاب کو اصل ماننے کے بجائے چاندی کے نصاب کو اصل قرار دیتے ہوں۔

(۴) چاندی سے نصاب کے تعین میں غرباء و مساکین کا زیادہ فائدہ ہے اسلئے کہ اس صورت میں زیادہ سے زیادہ لوگوں پر زکوۃ واجب ہوگی جبکہ سوناسے نصاب کے تعین میں غرباء کا نقصان ہے ، فقہاء نے بڑی صراحت کے ساتھ تحریر کیا ہے کہ نصاب میں ہمیشہ وہ نصاب ملحوظ رکھا جائے گاجس میں غربیوں کا زیادہ نفع ہو۔

#### علامه كاساني لكصة بين:

انم يقوم بأوفى القيمتين من الدرابم والدنانير حتى أنهاإذا بلغت بالتقويم بالدرابم نصاباً ولم تبلغ بالد نانير قومت بمايبلغ بم النصاب، وكذاروى عن ابى حنيفة في الامالي أنم يقومها بأنفع النقدين للفقراء و129

ترجمہ: درہم ودینار میں جس کی قیمت سے نصاب مکمل ہوجائے اسی سے قیمت لگائی جائے گی ، یعنی اگر درہم کی قیمت کے مطابق نصاب پوراہو جائے اور دینار کے لحاظ سے نصاب پورانہ ہو تو درہم کا اعتبار ہو گا دینار کا نہیں ، الامالی میں حضرت امام ابو حنیفہ گانقطہ ُ نظر اسی طرح نقل کیا گیا ہے کہ فقر اء کے لئے نفع بخش نصاب کی قیمت کا لحاظ کیا جائے گا"

<sup>127 -</sup> المغنى ٣/٣، فتح القدير ا/٥٢٣، الدسوقي مع الشرح الكبير ا/٣٥٥ -

<sup>128 -</sup> كتاب الام ٢/١١/ المجموع شرح المهذب ٢/١٧

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> -بدائع الصنائع ۲/۱۱۰

یہ مضمون فقہ حنفی کی تقریباً تمام ہی کتابوں میں معمولی فرق کے ساتھ نقل ہواہے، گویا یہ بات فقہاء نے بہت پہلے صاف کر دی ہے کہ ایک نصاب کی تکمیل کے بعد دوسرے نصاب کا انتظار کرنادرست نہیں،130

(۵)ہمارے دور میں ظاہر ہے کہ مال میں چاندی کا نصاب پہلے اور سونے کا نصاب بعد میں پوراہو تا ہے، احتیاط کا تقاضایہ ہے کہ چاندی کے نصاب کو پہونچتے ہی زکوۃ فرض قرار دی جائے اس لئے کہ اگلے نصاب کے انتظار میں زکوۃ ادانہ کرناحرمت یا شبہ حرمت سے خالی نہیں ہے، فقہاء نے اس احتیاط کی طرف مجھی توجہ دلائی ہے، علامہ کاسانی کھتے ہیں:

"أن الدراهم والدنانير و إن كانا في الثمنية والتقويم بهما سواء الكنا رجحنااحدهما بمرجح وهوالنظر للفقراء والأخذ بالاحتياط اولى ، ألاترى أنم لو كان بالتقويم بأحدهمايتم النصاب وبالآخر لا،فإنم يقوم بما يتم بم النصاب نظراً للفقراء واحتياطا 131

ترجمہ: درہم ودینار ثمنیت اور تقویم کے باب میں اگر چیکہ ہم پلہ ہیں لیکن ان میں ایک کو دوسرے پر کسی وجہ ترجیح کی بنا پر فوقیت حاصل ہوسکتی ہے، وجوہ ترجیح یہ ہیں (۱) فقراء کی رعایت (۲) اور احتیاط کا تقاضا، یعنی اگر ایک سے نصاب پوراہو جائے اور دوسرے سے نہ ہو تو فقراء کے نفع اور احتیاط کے پیش نظر اس میں زکوۃ واجب ہوگی۔

(۲)علاوہ ازیں زکوۃ کی مشروعیت کے جو مقاصد بیان کئے گئے ہیں:

ان میں ایک بڑا مقصد تزکیه اخلاق اور حرص و بخل کے جراثیم کا خاتمہ ہے،ار شاد باری تعالیٰ

ہے: ------ حواشی ------ حواشی ------ عواشی ------ عواشی ------ عواشی ------ عواشی ------ عواشی ------ عواشی ------130 - بدائع الصنائع ۱۱۰/۲۴ - بدائع الصنائع ۱۱۰/۲۴ خذ من اموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها132

ترجمہ: آپ ان کے اموال سے زکوۃ وصول کریں تاکہ ان کی تطهیر باطن اور تزکیہ اخلاق کاسامان ہو"

کووسر ابڑا مقصد اجتماع انسانی کی ضروریات کی پیمیل ہے، جس کی طرف ایک حدیث پاک میں اشارہ کیا گیاہے:

تؤخذ من اغنيائهم فتردعلى فقرائهم 133

ترجمہ: زکوۃ ان کے مالداروں سے لیکران کے فقراء میں تقسیم کی جائے گی"

ان مقاصد کی جمیل کے لئے ضروری ہے کہ زکوۃ کو نسبتاً چھوٹے اور آسان معیار کے ساتھ وابستہ کیاجائے تاکہ یہ مقاصد زیادہ عمومی سطح پر حاصل ہوں، ورنہ لوگوں کو دنیا کی ہوس ہز ارراستے دکھائے گی اور انسانوں کا ایک بڑاطبقہ زکوۃ کے منافع سے محروم رہ جائے گا۔

ان دلائل ووجوہ کے پیش نظر میرے خیال میں نقود اوراموال تجارت کے لئے چاندی کوہی اصل معیار کے طور بر قرار رکھناضر وری ہے جیسا کہ اب تک جمہور امت کامعمول اور موقف رہاہے۔

### عصر حاضر كاايك نيار جحان-جائزه

اس نقطہ نظر کے بالمقابل او هر چند دہائیوں سے ایک نیار جمان سامنے آیا ہے وہ یہ کہ چاندی کی قدر وقیمت چو نکہ غیر معمولی طور پر کم ہو گئ ہے اس لئے نقود اور اموال تجارت میں فقر وغنا کا معیار چاندی کے بجائے سونا کو قرار دیا جائے ،اس رجمان کی و کالت عام طور پر بعض عرب علماء کی طرف سے کی گئ ہے اور اس کی صدائے بازگشت اب ہندوستان میں بھی سنائی دے رہی ہے ، مگر اس نقطہ نظر کے پیچھے کوئی مستند اور مضبوط بنیاد نہیں ہے ،اس ضمن میں جو باتیں پیش کی جاتی ہیں ان کی حیثیت عقلی قیاسات سے زیادہ نہیں

<sup>132 -</sup> سورة التوبة /١٠٠٠

<sup>133 -</sup> بخاري مع الفتيس / سام

ہے، ذیل میں ہم ان کی بعض دلیلوں پر نظر ڈالتے ہیں:

چاندی کی قدرو قیمت میں اتار چڑھاؤ کامعاملہ

(۱) اس سلسلے کی سب سے مضبوط دلیل جس کو بعض علاء نے بڑی قوت کے ساتھ پیش کیا ہے کہ:

"عہد نبوی کے بعد چاندی کی قیمت میں کافی اتار چڑھاؤ آیا اور وہ اپنی اصل قیمت پر باقی نہیں رہی

بلکہ جس طرح دوسری اشیاء کی قیمتیں کم بیش ہوتی رہتی ہیں اسی طرح چاندی کی قیمت میں بھی تغیر و تبدل

ہوتارہا ہے، تاریخ کے مطابق عہد نبوی میں ایک دینار دس درہم کے برابر تھا مگر عہد بنوامیہ میں درہم کی
قیمت گھٹ گئی اور ایک دینار بارہ درہم کے برابر ہوگیا، عہد عباسی میں اس سے بھی کم تر ایک دینار پندرہ درہم

یا اور زیادہ کے برابر ہوگیا، بلکہ مؤرخ مقریزی کا بیان سے ہے کہ عہد فاطمی میں درہم اس قدر ارزاں ہوگیا تھا

کہ ایک دینار کے ۲۲ مرا رہوگیا ملکہ مؤرخ مقریزی کا بیان سے ہے کہ عہد فاطمی میں درہم اس قدر ارزاں ہوگیا تھا

اتار چڑھاؤ بہت کم ہوا اور اختلاف زمان سے بہت کم متاثر ہوا اس لئے سونازیادہ مستحکم معیار بننے کی صلاحیت

رکھتا ہے 134

### مگریه دلیل کئی اعتبار سے کمزورہے:

ہے۔ کہ سونا ہے۔ کہ کہ سونا ہے۔ کہ سونا ہ

<sup>134 -</sup> فقه الزكاة للقرضاوي الم٢٦٣

<sup>135 -</sup> بدائع الصنائع ٢/١٠١٠

اس تناسب میں فرق رہاہے اس لئے ان کی قیمتوں میں بھی فرق نظر آتا ہے، مختلف مؤرخین نے اس فرق پر روشنی ڈالی ہے 136

گرزیر بحث مسئلے میں اس تفاوت سے کوئی فرق نہیں پڑتااس لئے کہ در ہم ودینار میں زکوۃ کی بنیاد اصلاً ان کی تعداد پر نہیں بلکہ ان کے وزن پر ہے بعنی در ہم میں وزن سبعہ کااعتبار ہے اور اسی معیار پر چاندی میں ساڑھے باون تولہ اور سونا میں ساڑھے سات تولہ وزن مقرر کیا گیا ہے جو فقہاء کے یہاں معروف بات ہے <sup>137</sup>

ہ دوسری بات ہے ہے کہ قیمتوں میں اتار چڑھاؤکا مدار طلب ورسد پر ہے،اوراس کے محرکات واسب مختلف ہوسکتے ہیں اوراس کا تعلق کسی بھی چیز سے ہوسکتا ہے،خود سونا بھی اس سے بالکلیہ مشتنیٰ قرار نہیں دیا جاسکتا،سوال ہے ہے کہ اگر کسی دور میں کسی معاشی بحران کی بناپر سونا کی قدروقیت بھی عدم توازن کی شکار ہو جائے تو پھر کسی اور مستحکم معیار کی تلاش کرنی ہوگی....اس طرح یہ معیار بچوں کا تھلونا بن جائے گا۔
ﷺ تیسری بات ہے کہ قیمتوں کی تبدیلی کی بناپر اگر نصاب تبدیل کرنے کی گنجائش ہوتی تو یہ تبدیلی عہد نبوی کے بعد ہی شروع ہوگئی تھی اس لئے کہ در ہم ودینار کی قیمت عہد فاروقی ہی میں گھٹ گئی

عن عمروابن شعيب عن ابيم عن جدم قال كانت قيمة الدية على عهد رسول الله على ثمان مأة دينار او ثمانية آلاف در بم فكان ذلك كذلك حتى استخلف عمر "فقام خطيباً "الآن الابل قد غلت فقال ففرضها عمر "على ابل الذبب الف دينار وعلى ابل الورق اثنى عشر الفاً وعلى ابل البقرمائتي بقرة وعلى

تھی،ابوداؤد شریف کی روایت ہے:

<sup>136 -</sup> مختلف ادوار میں اس تاریخی مدو جزر کے لئے دیکھئے: مشہور ماہر قانون علامہ ابن قماتی گی کتاب" قوانین الاواوین ص ۲۵،علامہ قلقشندی گی کتاب "قوانین الاواوین ص ۲۵،علامہ قلقشندی گی کتاب صبح الاعشیٰ ۳۲۲/۲۳،علامہ مقریزی کی اغافۂ الامۃ ص ۲۹،۲۲،اور حقیر راقم الحروف کا مضمون" سکہ اور کرنسی تاریخ کی روشنی میں "شائع شدہ سہ ماہی مجلہ بحث و نظر 'ص ۹۴–۱۱۱ شارہ ۱ اجلد ۵،اپریل – جون ۱۹۹۲ء منافع شدہ سہ ماہی مجلہ بحث و نظر 'ص ۹۴–۱۱۱ شارہ ۱ اجلد ۵، اپریل – جون ۱۹۹۲ء منافع شدہ سے ماہی مجلہ بحث و نظر 'ص ۴۵، ۱۲/۱ شارہ ۱ اسام ۲/۲، الشرح الکبیر ۱ / ۴۵۰

اہل الشاءالفے شاہ وعلیٰ اہل الحلل مائتی حلۃ 138 ترجہہ: دیت کی قیمت عہد نبوی میں آٹھ سودینار (۱۹۰۰)یا آٹھ ہزار (۱۹۰۰) درہم تھی یہ مقدار اسی طرح باقی رہی یہاں تک کہ حضرت عمر نے اپنے زمانہ خلافت میں تقریر کرتے ہوئے فرمایا کہ اب اونٹ گراں ہو گئے ہیں اس کے بعد حضرت عمر نے سونا والوں پر ایک ہزار (۱۲۰۰۰) دینار، چاندی والوں پر بارہ ہزار (۱۲۰۰۰) کری والوں پر دوہزار (۲۰۰۰) کمری والوں پر دوہزار (۲۰۰۰) کمری والوں پر دوہزار (۲۰۰۰) کمری والوں پر دوہزار (۲۰۰۰) کمری

بعض روایات سے معلوم ہو تاہے کہ در ہم ودینار کی قیمت عہد نبوی ہی میں گھٹ گئی تھی، چنانچہ خودآپ ہی نے بارہ ہزار (۱۲۰۰۰) در ہم دیت کے لئے مقرر فرماد بئے تھے:

عن ابن عباس "عن النبى ﷺ انه جعل الدية اثنى عشر الفاً 139 ترجمه: حضرت ابن عباس ً روايت كرتے بين كه خود نبى كريم سَلَّا عَيْدُم في ويت باره بزار درہم فرمادیا تھا"

سوال یہ ہے کہ جب درہم ودینار کی قیمت عہد فاروقی یاعہد نبوی میں کم ہوگئ تو حضور مَنْ اللَّهِ اللّٰہِ اللّٰ مَضرت عمر اللّٰ اللّٰہ اللّٰ مقدار میں ترمیم فرمائی، اسی طرح کی ترمیم سونا چاندی کے نصاب زکوۃ میں کیوں نہیں کی گئی؟ .....اس سے ثابت ہو تا ہے کہ سونا چاندی اور دوسری اشیاء کے نصابوں میں قیمتوں کی کمی بیشی موثر نہیں ہے اور نہ قیمت کی تبدیلی کی بنا پر کسی نصاب کو ترک کیا جا سکتا ہے، ..... نیز اس سے یہ بھی معلوم ہو تا ہے کہ قیمتوں میں اتار چڑھاؤکا عمل چاندی کی طرح سونا میں بھی ہو تارہا ہے۔

<sup>138 -</sup> رواه ابو داؤد ۲/۲۲۷، مشكوة شريف، باب الديات ۳۰۴

<sup>139 -</sup> رواهٔ التريذي وابو داؤر والنسائي والدار مي، مشكوة شريف باب الديات ص ٣٠٨

#### نصابوں کے در میان توازن کامسکلہ

(۲) نے رجمان کی تائیر میں دوسری دلیل یہ بیان کی جاتی ہے کہ چاندی کے نصاب کو جانوروں کے نصاب کو جانوروں کے نصاب کو جانوروں کے نصاب کے نصاب کی تائیر میں دیکھا جائے تو ان کے در میان کوئی توازن نظر نہیں آتا، مثلاً اونٹ کا نصاب پانچ (۵) اونٹ اور بکری کا نصاب چالیس (۴۰) بکریاں ہیں، ساڑھے باون تولہ چاندی کی قیمت سے ۵/ اونٹ یا ۴۰۰ بکریاں آخر کیسے خریدی جاسکتی ہیں؟ البتہ سوناکا نصاب اس سے کسی حد تک قریب ہے 140

کر اس استدلال کی سب سے پہلی غلطی ہے ہے کہ ایک نصاب کو دوسرے نصاب پر پیش کیا جا رہا ہے، ہر نصاب اپنی مستقل حیثیت رکھتا ہے جس کو متعلقہ مال کے مز اج اور معیار کے مطابق شریعت نے مقرر کیا ہے، ایک کو دوسرے پر پیش کرنے کا مطلب اس کے استقلال کو چیلنج کرنا ہے۔

ہ دوسری غلطی ہے ہے کہ نصابوں کے تعین میں شریعت کے مزاج کو سیجھنے کی کوشش نہیں کی گئی، ہر مال کا اپناا یک معیار ہے اور ہر مال میں غناکا معیار دوسرے سے مختلف ہے،اگر اس معیار اور مزاج میں امتیاز نہ کیا جائے تو سخت مشکل پیداہو گی، بہت سے مباحث خلط ملط ہو جائیں گے، اور بات کچھ سے کچھ ہو جائے گی.....ز کو قانسان کی شخصیت پر نہیں بلکہ اسکی مالی حیثیت پر عائد ہوتی ہے اور اس کا تعین مال کی نوعیت کے لحاظ سے ہو تا ہے کہ ایک انسان مال والا کب قرار دیا جاسکتا ہے، سونا اور اونٹ ہر دور میں گر ال رہے ہیں اس لئے صرف ہیں (۲۰) مثقال اور پانچ (۵) اونٹ ہی سے انسان کی مالی حیثیت اس قدر بلند ہو جاتی ہے کہ اس کے بعد انسان صاحب دینار (سونا والا) اور صاحب ابل (اونٹ والا) کہلانے لگتا ہے اس کے بر خلاف اس کے بعد انسان صاحب دینار (سونا والا) اور صاحب ابل (اونٹ والا) کہلانے لگتا ہے اس کے بر خلاف چاند کی اور بکر کی وغیر ہ نسبتاً ہمیشہ ارز ال رہے ہیں اس لئے ان کامعیار ان سے اونچار کھا گیا کہ اس سے کم میں کوئی شخص غنا کی حد تک چاند کی والا اور بکر کی والا نہیں بتا اب چاہے فی الجملہ وہ کافی صاحب مال نہ قرار پائے لئین اس مال کی حد تک توصاحب مال ضرور ہے، شریعت کے مقرر کر دہ ان مقادیر میں بڑی حکمت ہے،اسی لئے ہر دور میں علماء نے مختلف نصابوں کے در میان موازنہ کوغلط اور غیر اسلامی قرار دیاہے جیسا کہ حضرت

<sup>140 -</sup> فقه الزكوة الهم

امام شافعی کے حوالے سے پہلے عرض کیاجاچکاہے<sup>141</sup>

ہ کان حضرات کی نگاہ اس حقیقت پر نہیں گئی کہ شریعت کو اگر قدر وقیمت کے لحاظ سے کوئی
کیساں معیار مطلوب ہو تا تو ہر نوع مال کے لئے الگ الگ نصاب مقرر کرنے کی حاجت نہ تھی بلکہ سونا، چاندی
یاجانور کسی کو مد نظر رکھ کر کوئی ایک نصاب مقرر کر دیا جاتا اور اعلان کر دیا جاتا کہ اس کی قیمت کے مطابق
جس کے پاس کوئی مال جمع ہو جائے اس پر زکوۃ واجب ہوگی، لیکن ایسا نہیں کیا گیا اس لئے کہ ہر نوع مال کا
مزاج و مذاق مختلف ہے ، اور زکوۃ انسان کی ذات پر نہیں بلکہ اس مال پر واجب ہوتی ہے جس کی ایک مخصوص
مقدار اس کے پاس موجو د ہو ، اور اسی میں زکوۃ اداکرنے والوں کے لئے بھی سہولت ہے ۔.... ہماری ہے بہت
بڑی غلطی ہوگی کہ اموال کا مزاج و مذاق سمجھے بغیر کوئی فیصلہ کریں۔

ہ اور آخری بات یہ ہے کہ نصابوں کی قیمتوں کے در میان یہ (فرضی) توازن جو آج تلاش کیا جارہاہے اگر یہ واقعی مطلوب ہو تا توسب سے پہلے اس کالحاظ عہد نبوی میں کیاجاتا، لیکن ایسانہیں ہے، حضرت انس گی ایک تفصیلی روایت بخاری شریف اور دوسری کتب حدیث میں آئی ہے،اس روایت کا ایک ظمر ایہ ہے:

ترجمہ: جس کے پاس اونٹ جذعہ کے نصاب تک پہونچ جائے اور اس کے پاس جذعہ نہ ہو بلکہ حقہ ہوتاں سے حقہ لے لیاجائے گااور مزید دو بکریاں یا بیس (۲۰) در ہم وصول کئے جائیں گے اور جس کے پاس اونٹ حقہ کے نصاب تک پہونچ جائے اور اس کے پاس حقہ کے بجائے جذعہ ہوتو اس سے جذعہ لے لیاجائے گااور دو بکریاں یا بیس (۲۰) در ہم اس کو واپس کر دیئے جائیں گے 142

<sup>141 -</sup> كتاب الام 1 **/ ٢** 

<sup>142 -</sup> مشكلوة شريف كتاب الزكوة ١٥٨٥ ارواه البخاري

کبریوں کا مالک ہو وہ نثر یعت کی نگاہ میں غریب ہو،اس پر زکوۃ فرض نہ ہو حالانکہ وہ عہد نبوی کی قیمت کے لحاظ سے تین سونوے(۳۹۰) دراہم کی مالیت رکھتا ہے اور جو شخص صرف دو سو(۲۰۰) درہم کا مالک ہو وہ شریعت کے نزدیک مالدار قرار پائے،اس پر زکوۃ فرض ہو حالانکہ وہ صرف بیس (۲۰) بکریاں خرید سکتا ہے؟

### نصاب زكوة كي حكمت

(۳) بعض لوگ نصاب زکوۃ کی حکمت کاحوالہ دیتے ہیں جس کو حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی ؓ اور بعض دوسرے علماءنے بیان کیاہے کہ:

"اموال کے جو نصاب مقرر کئے گئے ہیں وہ عام حالات میں اسراف سے بچتے ہوئے ایک گھر کے سال بھر کے نفقہ کی کفایت کر سکتے ہیں، اس سے ہنگامی حالات کا استثناء ہے 143

اس حکمت کی روشنی میں چاندی کا نصاب موجودہ گرانی کے دور میں سال بھر کے نفقہ کے لئے حد درجہ ناکافی ہے، بلکہ بیہ مقدار ایک گھر تو دور کی بات ہے ایک فرد کے سالانہ خرچ کے لئے بھی کافی نہیں ہے۔ لیکن بیہ بھی محض تلبیس ہے اس لئے کہ:

ہے حکمت مدار حکم نہیں بنتی وہ محض حکم کی تشر تگہے، تشر تگا تعلق انسانی فہم سے ہے ضروری نہیں کہ فکر انسانی تمام زمانوں کا ادراک یا احاطہ کر سکے، اسی لئے کسی بھی دور میں حکمت پر حکم شرعی کی بنیاد نہیں رکھی گئی خواہ وہ کتنی ہی خوبصورت ہو،..... ورنہ خود چاندی کا اپنا منصوص نصاب بھی اس کی زد میں آنے سے محفوظ نہیں رہ سکے گا۔

اب اس سے کیا ہے دوسرے یہ کہ زکوۃ بنیادی ضروریات سے بچے ہوئے مال میں واجب ہوتی ہے اب اس سے کیا فرق پڑتا ہے کہ وہ بچی ہوئی مقد ارسال بھر کے نفقہ کے لئے کافی ہے یا نہیں؟

غرض بیہ تمام باتیں جونئے رجحان کے حاملین اس ضمن میں پیش کرتے ہیں کمزور ہیں اور ان کی بنا

<sup>143 -</sup> ججة الله البالغة 1 / ٥٠٩

پر جمہور علماء کے متفقہ نظریہ سے انحراف کرناہر گز مناسب نہیں۔ لبعض مسائل کی تنقیح

ان تجزیاتی اور اصولی مباحث کی روشنی میں ان سوالات کے جوابات دیئے جاسکتے ہیں،جو عام طور یر اس ضمن میں اٹھائے جاتے ہیں، مثلاً:

معیار نصاب کے بارے میں احناف کا اصل مسلک

اموال کے سلسلے میں احناف کا اصل مسلک کیا ہے اور ائمہ احناف سے منقول روایت کیا 🖈

? \_\_

اس سوال کے جواب میں تھوڑی تفصیل ہے:

(الف) سونا چاندی کے علاوہ دیگر اموال میں وجوب زکوۃ یا وجوب قربانی کے نصاب میں اصل مذہب کے اعتبار سے سونا اور چاندی کو مساوی حیثیت حاصل ہے، اس لئے اگر سونا اور چاندی کی قدرو قیمت میں تفاوت نہ ہو نیز فقراء اور مساکین کے نفع میں بھی کسی کو کسی پر امتیاز حاصل نہ ہو، تو ظاہر الروایۃ کے مطابق دونوں میں سے کسی کو بھی مساوی طور پر معیار بنایا جاسکتا ہے، اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے، بدائع الصنائع میں ہے:

ومشائخنا حملوا رواية كتاب الزكوة على ما اذا كان لايتفاوت النفع في حق الفقراء بالتقويم بايهما كان جمعاً بين الروايتين

الحنفى الصنائع فى ترتيب الشرائع ج مم 00، تاليف علاء الدين ابوبكر بن مسعود الكاسانى الحنفى (000 مسمده) طدار الكتب العلمية بيروت، 000 مم 000

علاوہ ازیں وجوب زکوۃ کے لئے جب سونا اور چاندی دونوں کو مساوی درجہ کا سبب تسلیم کیا گیاہے تو پھر ایک سبب کے وجود میں آجانے کے بعد تخلف تھم ممکن نہیں،اس صورت میں بھی فقہاء کا کوئی اختلاف نہیں ہے،اور ہمارے اکثر مصنفین نے اس کی صراحت کی ہے:

علامہ ابن نجیم اُس موضوع پر تفصیلی گفتگو کے بعد خلاصہ کلام کے طور پر تحریر فرماتے ہیں: فالحاصل ان المذہب تخییر ہُ الااذاکان لایبلغ باحدہما نصاباً تعین التقویم بما یبلغ نصابا 145

ترجمہ: خلاصہ کلام یہ ہے کہ اصل مذہب کے مطابق دونوں نصابوں (سونااور چاندی) میں اختیار ہے، لیکن اگر ایک نصاب پوراہو جائے اور دوسر اپورانہ ہوتو پھر وہی نصاب متعین ہو جائے گا"

#### علامه شرنبلالي لكصة بين:

وتقوم العروض بماهو انفع للفقراء فان بلغت قيمتها نصاباًمن احد النقدين دون الآخر قومت بمابلغت بم نصاباًمن غير التفات للآخر 146

#### بابرتی ٔ قمطراز ہیں:

الاترى انه ان كان يقومها باحد النقدين يتم النصاب و بالآخر لايتم يقوم بمايتم بالاتفاق احتياطاً لحق الفقراء 147

#### الجوہرة النيرة ميں ہے:

والخلاف فيمااذاكانت تبلغ بكلاالنقدين نصاباً مااذابلغت باحدهما قومهابالبالغ اجماعاً 148

------ حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> - بحرالرائق ۲۲۹/۲

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> - نورالا يضاح و نجاة الارواح ج اص ١٢٨، حسن الوفائي الشر نبلالي ابوالا خلاص ط دارالحكمة <u>٩٨٥؛</u> ومشق

<sup>147 -</sup> العناية شرح الهداية جساص ١٢٦، محمد بن محمد البابرتي (م٢٨٤هـ)

<sup>148 -</sup> الجوهرة النيرة ج اص٧٧٨، ابو بكربن على بن محمد الحدادي العبادي البيمني الزبيدي (متوفى معمره)

اور چونکہ چاندی ہر دور میں ارزاں رہی ہے اور آج بھی ہے،اس لحاظ سے اس شکل میں عملاً چاندی ہی اصل معیار قراریائے گی۔

(ج) تیسری صورت ہے ہے کہ سونااور چاندی دونوں لحاظ سے نصاب مکمل ہو، بایں طور کہ مال کافی زیادہ ہو، یاسونااور چاندی کی قدر وقیمت میں فرق نہ ہو تواس میں ہمارے فقہاء کے یہاں تھوڑااختلاف پایاجا تا ہے:

کے حضرت الامام الاعظم ابو حنیفه کا قول جو الامالی وغیرہ کے حوالے سے اکثر کتب فقہ میں نقل کیا گئیاہے، یہ ہے کہ سونااور چاندی گو کہ بنیادی حیثیت میں مساوی ہیں، لیکن جس میں فقر اء کازیادہ نفع ہواس کو معیار بنایا جائے گا،امام محمد سے بھی ایک روایت اسی طرح منقول ہے۔

کہ امام صاحب سے دوسری روایت جو کتاب الاصل کے باب الزکاۃ میں موجود ہے یہ ہے کہ دونوں نصاب شمنی اور خلقی طور پر مساوی ہیں،اس لئے یکسال طور پر کسی کو بھی بلاتر جی معیار بنایا جاسکتا ہے 149

ہجبکہ حضرت امام ابویوسف گی رائے یہ ہے کہ ان اشیاء کے حصول میں جس کو زر مبادلہ کے طور پر اختیار کیا گیا ہواسی کو زکوۃ میں بھی معیار بنایا جائے گا، یعنی اگر وہ چیزیں سوناسے خریدی گئی ہیں توسونا معیار ہوگا اور اگر چاندی سے خریدی گئی ہیں تو چاندی معیار ہوگی، اور اگر اشیاء کا تبادلہ اشیاء سے ہوا ہوتو نقتر غالب کا اعتبار ہوگا۔

(مزید حوالوں کے لئے دیکھئے:المحیط البر هانی ج۲ص ۳۳۲،الموُلف: محمود بن احمد الصدرالشهید النجاری برهان الدین مازه، ط داراحیاءالتراث العربی، مجمع الانفر فی شرح ملتقی الابحر ج اص ۷۰س،عبد الرحمن بن محمد بن سلیمان الکلیو بی المدعو بشیخی زاده (متوفی ۲۸۰۰ به ط دارالکتب العلمیة،۱۹۷۹ به م ۱۹۹۸ به بازن بیروت، شیخی زاده و تبیین للزیلعی گانجی حواله دیا ہے۔

<sup>149</sup>-الهداية ج اص ۱۰م/المؤلف ابوالحن على بن ابي بكر بن عبد الجليل الرشد انى المرغينانى (ولا د<u>ت ال</u>ي هروفات **٩٣**٠هـ ه

بھی ہے، بعض محققین نے آپ کے مذکورہ بالا دونوں اقوال میں تطبیق اس طرح دی ہے کہ:

ہا گر قدرو قیمت اور فقراء کے نفع کے لحاظ سے دونوں نصابوں میں فرق نہ ہو تو ظاہر الروایۃ کے مطابق کسی بھی نصاب کو بنیاد بنایا جاسکتا ہے ،لیکن اگر قدرو قیمت اور فقراء کے نفع ونقصان کے اعتبار سے تفاوت ہو تو جس نصاب سے فقراء کازیادہ نفع وابستہ ہو ،اور عبادت کے پہلو کی زیادہ رعایت ممکن ہواس کو ملحوظ رکھا جائے گا۔۔۔۔۔ ظاہر ہے کہ اس کے مطابق عام حالات میں چاندی کا نصاب ہی معیار بن سکے گا۔

اس تفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس مسئلہ میں حضرت الامام ابو حنیفہ ؓ سے دوقت میں روایات منقول ہیں: ایک ظاہر الروایۃ ہے تو دوسری کتاب الامالی کی روایت ہے، اور دونوں میں تطبیق بھی دی گئی ہے، امام ابو یوسف ؓ اور امام محر ؓ سے بھی الگ الگ روایات نقل کی گئی ہیں، اس طرح اس پورے مسئلہ کی بنیاد اقوال ائمہ پرہے، نہ کہ بعد کے مجہدین کی تخریجات پر، تقریباً ہر کتاب میں اس مسئلہ کو ائمہ حفیہ کی طرف منسوب کیا گیا ہے، علامہ کاسانیؓ نے ہرایک کے قول کی عمدہ توجیہات بھی پیش کی ہیں، مثلاً امام صاحب ؓ کے دونوں اقوال کی توجیہات بھی پیش کی ہیں، مثلاً امام صاحب ؓ کے دونوں اقوال کی توجیہ کرتے ہوئے رقمطر از ہیں:

وجه قول ابى حنيفة ان الدراهم والدنانير وان كانا فى الثمنية والتقويم بهما سواء لكنا رجحنااحدهما بمرجح وهوالنظر للفقراءوالاخذ بالاحتياط اولى الاترى انه لوكان بالتقويم باحدهما يتم النصاب وبالآخر لا فانه يقوم بمايتم به النصاب نظراً للفقراءواحتياطاً؟ كذا هذا،ومشائخنا حملوا رواية كتاب الزكاة على ما اذاكان لايتفاوت النفع فى حق الفقراء بالتقويم بايهما كان جمعاً بين الروايتين 150

صاحب المحيط البرهاني تحرير فرماتي بين:

وعن ابى حنيفة انه يقوم بمافيه ايجاب الزكاة،حتى اذابلغ بالتقوم باحدهما نصاباً ولم يبلغ بالآخر قوم بما يبلغ نصاباً ،

<sup>-------</sup> حواش \_\_\_\_\_\_\_\_\_

<sup>150 -</sup> بدائع الصنائع فى ترتيب الشرائع ج م ص ۵۹، تاليف علاء الدين ابو بكر بن مسعود الكاسانى الحفى (١٥٨هـ هـ) ط دارالكتب العلمية بيروت، ٢٠٠٨ إهرم ١٩٨٦ء

و هو احدى الروايتين عن محمد، ولكان بالتقوم كل واحد منهما يبلغ نصاباً، يقوم ماهو انفع للفقراء من حيث الرواج، وان كانا في الرواج سواء يتخير المالك 151

اسی قشم کی تطبیقات و توجیہات دیگر مصنفین کے یہاں بھی موجو دہیں <sup>152</sup>

# کیاچاندی دائمی معیار نصاب ہے؟

(۲) ضم اموال کی صورت میں اصل معیار وہ نصاب ہے، جو بآسانی اور پہلے پورا ہوجائے، اس کے لئے اصل مذہب میں چاندی مقرر نہیں ہے، کہیں بھی فقہاء نے بحیثیت ثمنیت چاندی کے ترجیحی معیار ہونے کاذکر نہیں کیا ہے، بلکہ ہر کتاب میں مطلق طور پر درا ہم ودنا نیر کو مساوی درجہ کا معیار کہا گیا ہے، مثلاً: ذکر القدوری فی شرحہ مختصر الکر خی انہ یقوم باوفی القیمتین من الدر اہم و الدنانیر حتی انہا اذا بلغت بالتقویم بالدر اہم نصاباً ولم تبلغ بالدنانیر قومت بماتبلغ بہ النصاب 153

<sup>151 -</sup> المحيط البر صانى ج ٢ ص ٣٣٢

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> - دیکھئے:الجوھرۃ النیرۃ للزبیدی ج اص ۴۷۸، مجمع الانھر فی شرح ملقی الابحر کشیخی زادہ ی اص ۴۰۰،الاختیار کتعلیل المختار ج اص ۱۲۰،المؤلف:عبدالله بن محمود بن مودود الموصلی الحنفی،ط دارالکتب العلمیۃ بیروت ۲<u>۳۷ ا</u>ھ م <u>۴۰۰۶،</u> کالعنایۃ شرح الہدایۃ ج ۳ ص ۱۲۲،محمد بن محمد البابرتی (م ۸۲۷ بے ھ

<sup>153 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ۴ ص ۵۹، تاليف علاء الدين ابو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي (۱۸۵ هـ) ط دارالكتب العلمية بيروت، ۲۰۷۱ هـ م ۱۹۸۷ء

معیار تبدیل ہو سکتاہے، مگر تاریخی تجربات اب تک اس کی نفی کرتے آرہے ہیں۔

# انفع للفقراء كامفهوم

(۳) "انفع للفقراء " کے ضمن میں فقہاء نے جو گفتگو کی ہے اس سے اندازہ ہو تا ہے کہ اس کا مطلب اس معیار نصاب کو اختیار کرنا ہے ، جس میں فقراء کو زیادہ سے زیادہ مالی نفع پہونچے ، مثلاً : مال چاندی کے نصاب کو پہونچ گیا، لیکن سونے کا نصاب انجمی دور ہے تو فقہاء حنفیہ کا اتفاق ہے کہ زکوۃ واجب ہوگی اور سونے کے نصاب تک پہونچنے کا انتظار نہیں کیا جائے گا، اس لئے کہ زکوۃ کے وجوب سے فقراء کو مالی منفعت بہونچے گی، اور عدم وجوب سے وہ مالی منافع سے محروم رہ جائیں گے۔

اسی طرح اگر سونا اور چاندی کی قدر وقیمت میں کوئی خاص تفاوت نہ ہو اور انسان کے پاس موجود مال دونوں نصابوں کے معیار تک پہونچا ہو، تو اس صورت میں بھی حضرت امام ابو حنیفہ گی رائے بہی ہے کہ اس نصاب کو ترجیح دی جائے گی جس سے فقراء کو زیادہ نفع پہونچے، گو کہ دوسرے نصاب سے بھی زکوۃ کی ادائیگی درست ہے، 154 گویا پہلی صورت وجو بی ہے اور دوسری استحبابی، اور اسی طریق سے فقہاء نے امام صاحب سے منقول مختلف روایات میں تطبیق دی ہے، اور اسی سے انفع للفقراء کامفہوم بھی واضح ہو تا ہے۔ فظام زکوۃ کی بنیاد فقراء کے مفاوات پر

اس بوری بحث میں فقہاء نے کہیں بھی ارباب اموال کی سہولت یا نفع کا ذکر نہیں کیاہے، بلکہ صرف فقراء ومساکین کو نفع پہونچا مصرف فقراء ومساکین کو نفع کالحاظ کیاہے، اس لئے کہ نظام زکوۃ کابڑا مقصد فقراء ومساکین کو نفع پہونچا نااور ان کی مالی مشکلات کو دور کرناہے، اس لئے فقراء کے مفادات کا تحفظ زیادہ ضروری ہے، گو کہ ارباب اموال کویلگونہ دفت بھی پیش آئے۔

<sup>154 -</sup> المحيط البرهاني ج ٢ص ٣٣٢

#### يتحمل الضرر الخاص لاجل دفع الضرر العام 155

ہاور ایک اہم بات ہے بھی ہے کہ اسلام اپنے نظام زکوۃ کے ذریعہ زیادہ سے لوگوں تک گھروں میں رکھی ہوئی دولت کو پہونچاناچاہتا ہے ،اور ایسامعاشرہ تشکیل دیناچاہتا جس میں کم سے کم لوگ دست سوال دراز کرنے پر مجبور ہوں ،اسی لئے محض ہوس دنیا کے لئے جولوگ مالداروں کے سامنے ہاتھ پھیلاتے ہیں ، اسلام کی نگاہ میں یہ اچھے لوگ نہیں ہے ، تواگر چاندی جیسے ستے معیار نصاب کی بدولت معاشرہ میں کم سے کم زکوۃ کے مستحقین نظر آتے ہیں تو یہ نظام زکوۃ کی کامیابی اور اس کے مقاصد کی تکمیل ہے ،اس کو واقعی دفت اور حقیقی حرج قرار نہیں دیا جاسکا۔

## قربانی اور صدقۃ الفطر کے نصاب میں یسر مطلوب نہیں ہے

جہاں تک قربانی اور صدقہ فطرکی ادائیگی میں تنگی کا سوال ہے تو مختلف مالی واجبات کے مختلف معیارات پر غور کرنے سے جو بات منتج ہو کر سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ قربانی اور صدقہ فطرکے نصاب کی بنیاد نفس تمول پر ہے، یسر پر نہیں، یہی وجہ ہے کہ ان میں نصاب نامی کی شرط نہیں لگائی گئ ہے، اور با تفاق فقہاء کسی منجمد سرمایہ پر بھی (بشرطیکہ اس کی مالیت بقدر نصاب ہو) یہ واجبات عائد ہوتے ہیں، اس کا مطلب ہے کہ نفس تمول کی صورت میں گو کہ عسر کے ساتھ ہو قربانی اور صدقہ فطر جیسے واجبات کی ادائیگی لازم ہے، دراصل صدقہ فطر اور قربانی کی حکمت عید کی خوشیوں میں غرباء کو شریک کرناہے اسی لئے حدیث میں نماز عید سے قبل ہی اس کو اداکر نے کی ترغیب دی گئی ہے 156 ااور سی لئے فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نماز عید سے قبل ہی اس کو اداکر نے کی ترغیب دی گئی ہے 156 ااور سی لئے فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے نماز عید سے قبل ہی اس کو اداکر نے کی ترغیب دی گئی ہے 156 ااور سی لئے فقہاء مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ کے خرجہ شخص اپنی خوشی کم کر کے دو سروں تک یہونچا کے، اس لئے اس میں یکگونہ شکی بھی قابل تخل ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> - الاشباه والنظائر لا بن نجيم الحفى ج اص ٨٥ ط دارا لكتب العلميه بير وت • • ٢٠ إه مطابق • <u>٩٨ إ</u>ه

<sup>156 -</sup> ابن ماجه باب صدقة الفطر ، حديث نمبر ١٨٢٧ - المغنى لابن قدامة جساص ٥٦

<sup>157</sup> الموسوعة الفقهية الكويتية ج٣٣٧ ص ٢٣٥

# ایک مصنوعی تقسیم

ہے بعض حضرات ترقی یافتہ اور غیرترقی یافتہ ملکوں میں فرق کی بات کرتے ہیں حالا تکہ سونا اور چاندی کے نصاب کو فقہاء نے زمان و مکان کے ساتھ نہیں بلکہ ہر مقام کے اقتصادی حالات، قیمتوں کے اتار چڑھاؤ، طلب ور سد اور افر اط زر کے ساتھ وابستہ کیاہے، اس میں ترقی یافتہ یا غیرترقی یافتہ ملک کی تقسیم کو بر اہ راست معیار بنانا بہت مشکل ہے، چاندی ہر زمان و مکان کے لئے معیار ہے، اور یہ معیار مکمل ہونے کے بعد زکوۃ واجب ہو جائے گی، اب یہ اس ملک کے حالات طے کریں گے کہ چاندی کا نصاب کب اور کن حالات میں پورا ہوتا ہے؟۔۔۔۔مسکلہ وجوب کا اور سقوط ذمہ کا ہے، ترقی یافتہ ملکوں میں چاندی کا نصاب پورا ہو جائے توکس بنیاد پر اس وجوب کو ٹالا جاسکتا ہے؟ جب کہ فقہاء نے سونا کے نصاب تک پہونچنے کی مہلت نہیں دی ہے۔۔۔اس لئے میرے حقیر خیال میں اس باب میں ترقی یافتہ اور غیر ترقی یافتہ کی مصنوعی تقسیم مفید نہیں ہے۔

### قلب موضوع

ہراہیہ سوال کہ وجوب زکوۃ کے مسئلہ میں چاندی کو معیار بنایا جائے اور قربانی، صدقۃ الفطر نیز اخذ زکوۃ کے حق میں سونے کو معیار بنایا جائے ؟ میرے نزدیک بیہ قلب موضوع ہے، اس لئے کہ زکوۃ کا نصاب بیر پر مبنی ہے، اسی لئے اس میں نفس نصاب کی البت کافی نہیں ہے جب تک کہ اس میں نمو اور ترقی نصاب بیر پر مبنی ہے، اسی لئے اس میں نفس نصاب کی البت کافی نہیں ہے جب تک کہ اس میں نمو اور ترقی پذیری کی صفت موجود نہ ہو، اس کے بر عکس قربانی، صدقۃ الفطر اور اخذ زکوۃ کا نصاب عسر کا متقاضی ہے اور اس میں غیر ترقی پذیر اور غیر نامی نصاب بھی ثبوت تھم کے لئے کافی ہے، اسی طرح زکوۃ کا تعلق مال نصاب سے ہے، ثبوت تھم کے بعد بھی اگر نصاب ضائع ہو جائے تو تھم ساقط ہو جائے گا، جبکہ صدقۃ الفطر وغیرہ کا تعلق انسانی ذمہ سے ہے، ثبوت تھم کے بعد اگر نصاب ہلاک ہو جائے جب بھی تھم ذمہ سے ساقط نہیں تعلق انسانی ذمہ سے ہے، ثبوت تھم کے بعد اگر نصاب ہلاک ہو جائے جب بھی تھم ذمہ سے ساقط نہیں ہو گا۔ اس تفصیل کے مطابق وجوب زکوۃ کا نصاب قربانی، صدقۃ الفطر اور اخذز کوۃ کے بہ نسبت زیادہ

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> - بدائع الصنائع ج اص • ۱۱۸،۱۳

طاقتور اور بلندہے،اور اس بنیاد پر اگر زکوۃ کے لئے چاندی کا نصاب کافی ہے تو قربانی اور صدقۃ الفطر وغیرہ کے لئے یہ بدرجہ اولی کافی ہوگا،ورنہ اس کا مطلب تویہ ہوگا کہ قربانی وغیرہ میں زکوۃ کے بالمقابل زیادہ بلند نصاب چاہئے،جو خلاف تسلیم اور قلب موضوع ہے،میر بے نزدیک جمہور فقہاء کے معروف قول کے مطابق جو نصاب وجوب زکوۃ کے لئے کافی ہے،وہ قربانی،صدقۃ الفطر اور اخذ زکوۃ کے لئے بھی بلاشک وشبہہ کافی

# كرنسى نوٹوں میں نصاب كامعیار

یں کے پاس تھوڑی مقدار میں سونا کے ساتھ کچھ روپے بھی ہوں، توضم کی صورت میں چاندی کے نصاب کو معیار بنایا جاتا ہے، جب کہ نوٹ کو قانونی طور پر سونے کابدل تصور کیا جاتا ہے، کیااس کی بنیاد بھی انفع للفقراء ہی پر ہے؟

<sup>159 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ۴ ص ۵۹، تاليف علاء الدين ابو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي (۱۸۵ هـ) ط دارالكتب العلمية بيروت، ۲۰۷۱ هـ م ۱۹۸۷ء

تکمیل کا انتظار نہیں کیا جائے گا۔

(۲) کرنسی کی دوسر می حیثیت شمن عرفی کی ہے، اور اب اس کی یہی متبادل اصل حیثیت سمجھی جاتی ہے، اور اس میں بدل کا تصور کا لعدم کے درجہ میں ہے، یعنی آج کسی کے حاشیہ خیال میں بھی یہ بات نہیں آتی کہ یہ نوٹ سونا کے قائم مقام ہیں یا چاندی کے، خود سونا اور چاندی کی شمنیت کا تعین بھی اب نوٹوں کی روشنی میں ہوتا ہے، اور اس پر جو عبارت لکھی ہوتی ہے وہ محض رسمی ہے، اس پر تقریباً تمام ماہرین معاشیات کا اتفاق ہے، عالم اسلام کے متاز فقیہ و محدث اور ماہر اقتصاد اسلامی حضرت مولانا مفتی محمد تقی عثانی صاحب دامت برکا تہم تحریر فرماتے ہیں:

"بیه نوٹ غیر محدود زر قانونی کی حیثیت اختیار کر گئے ہیں، جبکہ دھاتی کرنسی, محدود زر قانونی ہے ۔۔۔کاغذی نوٹ نے لین دین میں رواج کی کثرت، لو گوں کے اس پر زیادہ اعتاد اور اس کی قانونی حیثیت کی وجہ سے دھاتی کرنسی پر بھی برتری حاصل کرلی ہے۔۔۔۔ان نوٹوں کے قابل تبدیل ہونے کی وجہ سے لو گوں پر اس کا اعتماد حقیقی کرنسی سے بھی زیادہ ہوچکاہے،اس کئے کہ حقیقی کرنسی کے گم ہوجانے اور ہلاک ہو جانے کی صورت میں اس کا بدل نہیں ملے گا، بخلاف ان کاغذی نوٹوں کے کہ ہلاک ہونے کی صورت میں حکومت اس کا بدل مہیا کرے گی۔۔۔۔ دنیا کے تمام ممالک میں عرفاً اور قانو ناُنوٹوں کے لئے کیش، ثمن اور کرنسی کے الفاظ استعمال ہوتے ہیں، جبکہ دوسری مالی دستاویزات کے لئے یہ الفاظ استعال نہیں ہوتے،۔ ۔۔۔جبیاکہ اس کاغذی کرنسی کے ارتقاء میں پیچھے ذکر کیا گیا کہ اب ان کاغذی نوٹوں کی پشت پر کوئی سونا جاندی سرے سے موجود نہیں ہے، اور نہ اسے سونے میں تبدیل کرنا ممکن ہے، حتیٰ کہ ملکوں کے در میان آپس کے لین دین میں بھی اس کا امکان باقی نہیں رہا، چنانچہ جیو فرے گراؤتھر (Geoffrey Growther) لکھتا

The Promise to pay. Wich appers on their face is now utterly meaningless....(Goffrey Growther An outline of .Money P.16)

یعنی کرنسی نوٹوں پر جو یہ عبارت لکھی ہوتی ہے کہ پر: حامل ہذا کو مطالبہ پر ادا کر ہے گا"اپ اس عبارت کا کوئی مقصد اور کوئی معنیٰ یا قی نہیں ریا<sup>160</sup>

اس تصور کے مطابق ظاہر ہے کہ حجومٹا اور پہلے مکمل ہونے والا نصاب ہی معیار قراریاسکتاہے، کیوں کہ دونوں نصاب بذات خو د وجوب زکوۃ کا سبب بننے کی صلاحیت رکھتے ہیں توایک سبب کے وجو دمیں آ جانے کے بعد نفس تھم کے لئے کسی دوسرے سبب کے انتظار کی حاجت نہیں ہے۔ واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحكم\_

### تجاويزادارة المباحث الفقهية

(۱) سونے اور چاندی کا نصاب منصوص ہے،اس میں کسی طرح کی تبدیلی کی گنجاکش، نہیں ہے، لہذا منفر دہونے کی صورت میں دونوں میں سے جس کا بھی نصاب مکمل ہو گااس کی زکوۃ فرض ہو گی،خواہ قیمت کم ہویازیادہ؟

(۲) اگر سونے اور جاندی کانصاب مکمل نہ ہوبلکہ کچھ سوناہواور کچھ جاندی یااس کے ساتھ دیگر قابل زکوۃ اموال (کرنسی اور مال تجارت) ہوں تواحناف کے مفتٰی یہ قول کے مطابق سب کو قبیتاً ضم کیا جائے گا۔

(m)موجودہ کر نسی اور مال تجارت میں نصاب زکوۃ کاحساب لگاتے وقت نقترین میں سے اس نقذ کے ذریعہ قیمت لگائی جائے ، جس سے زکوۃ کانصاب مکمل ہو جاتا ہو۔

------ حواشي \_\_\_\_\_

160 - فقهي مقالات حضرت مولانامفتي تقي عثاني صاحب ج اص ٢٩،٢٨

(۴) غیر تام نصاب کی شکل میں مختلف قسم کے اموال جمع ہونے کی صورت میں حضرت امام ابو حنیفہ اُ کے مفتٰی بہ قول کے مطابق "انفع للفقراء" کی بنیاد پر موجودہ دور میں چاندی ہی کومعیار نصاب رکھا جائے 161۔

161 - فقهی اجتماعات کے اہم فقهی فیصلے، ادارة المباحث الفقهیة ص ۱۴۲،۱۴۵

# مدات زكوة كي معنويت اور نصاب زكوة كامعيار

### اسلامی بیت المال کی مالی مدات

قر آن وحدیث اور فقه اسلامی کی کتابوں کا مطالعہ کیا جائے تو اسلامی مملکت کی آمدات کو بالعموم چار (۴) حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے، یعنی اسلامی بیت المال میں چار قسم کی مالی آمدات جمع ہوتی ہیں: (1) خمس:

(الف) خمس غنائم: یعنی جنگ کے مواقع پر دشمنوں سے حاصل شدہ مال غنیمت کا پانچواں حصہ، چار جھے مجاہدین میں تقسیم ہوتے ہیں اور پانچواں حصہ بیت المال میں جمع ہو تاہے۔

(ب) خمس معادن: یعنی مختلف قشم کے کانوں سے نکلنے والی اشیاء کا یا نچواں حصہ۔

(ج) خمس ر کاز: لیعنی زمین سے دریافت شدہ کسی قدیم خزانہ کا پانچواں حصہ۔

(۲) صد قات: اس میں مسلمانوں کی زکوۃ ،صدقه کفطر اور زمینی پیداوار کاعشر وغیرہ سب داخل

ہیں۔

(۳) خراج اور مال فئی:اس میں غیر مسلموں کی زمینوں سے حاصل شدہ خراج اور ان کا جزیہ اور ان سے اور ان کا جزیہ اور ان سے حاصل شدہ تجارتی ٹیکس اور وہ تمام اموال داخل ہیں،جو غیر مسلموں سے ان کی رضامندی کے ساتھ مصالحانہ طور پر حاصل ہوں۔

(۴) ضوائع:اس میں لاوارث مال،لقطہ اور لاوارث شخص کی میر اث وغیر ہ داخل ہیں۔ ان چاروں مدات کے لئے الگ الگ مصارف مقرر کئے گئے ہیں، مگر فقراء ومساکین کا حق سب میں رکھا گیاہے۔

پہلی مدیعتی خمس غنائم کے مصارف سورہ انفال میں بیان کئے گئے ہیں، دوسری مد صد قات کے مصارف کا بیان سورہ تو ہیں ان ایسے مصارف کی وغیرہ کا ذکر سورہ ٔ حشر میں تفصیل کے ساتھ آیا ہے، اسلامی حکومت کی اکثر انتظامی ضروریات (فوجی اخراجات، ملاز مین حکومت کی تنخواہیں اور تعمیری وتر قیاتی

منصوبے وغیرہ) اسی مدسے پوری کی جاتی ہیں، چوتھی مدیعنی لاوارث مال رسول اکرم مَنَّاتَّنَیْزُم کی ہدایات اور خلفاءراشدین کے تعامل کی روشنی میں معذوروں، محتاجوں اور لاوارث بچوں کے لئے مخصوص ہے<sup>162</sup>

اگر ہم مذکورہ بالا مدات میں کسی مدکو دوسرے مدات کے مصارف میں خرچ کرنے لگیں،اور شریعت اسلامیہ نے مالی مدات اور ان کے مصارف کے در میان جو خط امتیاز کھینچاہے،اس کا لحاظ نہ کرکے مصارف کو خلط ملط کر دیں تو یہ ہماری بدترین غلطی ہوگی۔

اسلام نے ایک مکمل معاشی نظام کے لحاظ سے بیت المال کا ایک وسیع تصور دیا ہے اور ہر ایک کے لئے جداگانہ تقاضے مقرر کئے ہیں اگر کسی سوسائٹی میں اسلامی بیت المال کا وسیع نظام قائم نہ ہویا اس نظام کا صرف ایک جزورائج ہو اور اس کی وجہ سے بہت سے بظاہر ضروری مصارف بیت المال کی امداد سے محروم رہ جاتے ہوں اور ان تک مسلمانوں کی رقم نہ پہونچ یاتی ہو تو یہ ہماری ناقص سوسائٹی کا قصور ہے ،اسلام کے نظام بیت المال کا نہیں۔

# ز کوۃ اسلام کے معاشی نظام کا ایک اہم حصہ

ز کوۃ اسلام کے اسی معاشی نظام کا ایک حصہ ہے، ز کوۃ سے حاصل ہونے والی آمدنی اسلامی بیت المال میں کافی اہمیت ر کھتی ہے، مگر جس طرح اس کے حاصل ہونے کے لئے اسلام نے بہت سی ہدایات دی ہیں، اسی طرح اس کے خرچ کرنے کے لئے بھی کچھ اصول اور مصارف مقرر کئے ہیں۔

#### ز کوۃ کے مصارف

قرآن كريم ميں زكوة كے آٹھ مصارف بيان كئے گئے ہيں:

إنماالصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم و في الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وإبن السبيل

<sup>162 -</sup> ردالمحتارلا بن عابدين كتاب الزكوة مطلب في بيان بيوت المال ومصار فهاج ٢ص٣٣٨،٣٣٧ ط دارالفكر بير وت ووجيء،المحيط البرباني لمحمود بن احمد بربان الدين مازه الفصل السابع في تعجيل الخراج ٢٠٠ ص٦٢٣ ط داراحياءالتراث العربي

فريضة من الله والله عليم حكيم 163

ترجمہ: فرض زکوۃ تو صرف حق ہے غریبوں کا اور محتاجوں کا، اور ان کارکنوں کاجوان صد قات کی وصولی پر مقرر ہیں، اور ان لوگوں کاجن کی دلجوئی کرنا منظور ہے، اور غلاموں کی گردن چھڑ انے میں، قرض داروں کا قرضہ چکانے میں اور جہاد والوں کے سامان کے لئے اور مسافروں کی امداد میں صرف کیاجائے، یہ حکم اللہ کی طرف سے مقرر ہے، اللہ تعالی بڑے علم والے، بڑی حکمت والے ہیں۔

خدا کی طرف سے بیہ تقسیم ایسی قطعی اور واضح ہے کہ اس میں کسی ترمیم و تبدیل کی گنجائش نہیں ہے، ایک مرتبہ نبی کریم مُلَّالِیْا ہِم کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوااور زکوۃ سے مدد کا طالب ہوا، نبی کریم مُلَّالِیْا ہِم کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوااور زکوۃ سے مدد کا طالب ہوا، نبی کریم مُلَّالِیْا ہِم کے حوالہ سے ارشاد فرمایا:

إن الله تعالى لم يرض بحكم نبى ولا غيره فى الصدقات حتى حكم فيها بو فجزأبا ثمانية فإن كنت من تلك الاجزاء أعطبتك حقك 164

ترجمہ: صد قات کی تقسیم کو اللہ تعالی نے کسی نبی یاغیر نبی کے حوالہ نہیں کیا، بلکہ خود ہیں اس کے آٹھ مصارف متعین فرمادیئے، اگر تم ان آٹھ میں داخل ہو تو تمہیں دے سکتا ہوں۔

## مدات ز کوة کی اہمیت و معنویت

<sup>163 -</sup> توية: ۲**٠** 

<sup>164 -</sup> ابوداؤدج۲ ص ۲۸۱، مخضر السنن ج۲ ص ۲۳۱ ط دارالمعرفة ، سنن دار قطنی باب الحث علی اخراج الصدقة ج۲ ص ۱۳۷ ط دارالمعرفة بيروت <u>۱۹۲۲</u>ء،المجم الكبير للطبر انی ج۵ ص ۲۲۲ ط مكتبة العلوم والحكم ،الموصل <u>۹۸۳ ا</u>ء

*ہے* کہ:

"ان مدات میں بنیادی طور پر دوباتوں کو ملحوظ رکھا گیاہے:

(۱) مسلمانوں کی ضروریات کی پیمیل (۲) اسلام کی نصرت و تقویت

فقراء ومساکین،عاملین زکوۃ،غلامی یا قرض میں بھنسے ہوئے شخص یا مسافر کی امداد میں مسلمانوں

کی عام ضرور توں کالحاظ رکھا گیاہے، جبکہ فی سبیل اللہ اور

مؤلفة القلوب كي مدات ميں اصلاً اسلام كي نصرت وحمايت ملحوظ ہے 165

حضرت شاه ولی الله محدث دہلوی گئے مدات زکوۃ کی معنویت کا تجزیہ اس طرح کیاہے:

"مملکت اور انسانی زندگی کی ضروریات ومسائل تو بے شار ہیں، مگر بنیادی طور پر

انسان کو اسلامی حکومت میں رہتے ہوئے تین قسم کے مسائل کاسامنا کرنا پڑتا ہے:

(۱) شخصی ضروریات: فقراء ومساکین،مسافر،اور مقروض میں انہی ضروریات کا

احاطه کیا گیاہے۔

(۲) قومی تحفظ کے مسائل: فی سبیل الله اور عاملین اس ضمن میں آتے ہیں۔

(m)واقعی یا مکنہ شرور وفتن کے مقابلے میں دفاعی ضروریات،اس ذیل میں مؤلفۃ

القلوب اور جرمانه کی بعض شکلیں آتی ہیں <sup>166</sup>۔

حضرت علامه محمد انور شاہ کشمیری ؓ نے '' فقر اور سفر '' کو تمام مدات کا خلاصہ قرار دیاہے <sup>167</sup>

قر آنی مدات میں کسی ترمیم کی گنجائش نہیں ہے

اگر ہم ان مدات پر الگ الگ نظر ڈالیس توان کی معنویت اور بھی اچھی طرح سمجھ میں آسکتی ہے:

165 - فتأويٰ ابن تيميهُ ج ٢٥٥ ص ۴٠

166 - ججة الله البالغة ج٢ص ٢٥ مطبوعه رشيديه دبلي

<sup>167</sup> - العرف الشذي على التريزي ح اص ١٣٢ ط ديوبند

آیت کریمہ میں زکوۃ کے لئے آٹھ مدات بیان کئے گئے ہیں، اور کلمہ کھر" اِنما"لایا گیاہے، علاوہ ازیں بعض احادیث میں بھی حصر کے مفہوم کی تائید آئی ہے، اسی بناپر تمام علاء کا اتفاق ہے کہ ان مدات میں کسی اضافہ کی گنجائش نہیں ہے، البتہ اگر کسی مقام پریہ تمام مدات بیک وقت موجود نہ ہوں، توجہور فقہاء کے نزدیک زکوۃ تمام مدات تک پہونچانا ضروری نہیں ہے، بلکہ مذکورہ مدات میں سے جو بھی بآسانی دستیاب ہوجائے، اپنی زکوۃ اس میں صرف کر دینا درست ہے، یہ رائے حفیہ ، مالکیہ، حنابلہ، حضرت سفیان توری اُور حضرت امام ابوعبید گی ہے، صحابہ کرام میں حضرت عمر ابن الخطاب اُور حضرت ابن عباس کی بھی یہی رائے سفیان اور حضرت امام ابوعبید گی ہے، صحابہ کرام میں حضرت عمر ابن الخطاب اُور حضرت ابن عباس کی بھی یہی رائے ہے۔

البته حضرت امام شافعی کے نزدیک موجود تمام مدات میں زکوۃ پہونچاناضروری ہے،اور اگریہ تمام مدات میں زکوۃ پہونچانا طروری ہے،اور اگریہ تمام مدات موجود نه ہوں تو کم از کم تین مدات تک بہر حال اپنی زکوۃ بر ابر بر ابر پہونچانا لازم ہے 169 مدات میں مدات پر ایک نظر ڈالتے ہیں جن کاذکر قرآن کریم میں آیا ہے:
فقر اءومساکیین

فقراءومساكين زكوة كے سب سے اہم ترين مصرف ہيں، اور زكوة وصد قات كا نظام بڑى حد تك غربت ومسكنت ہى كے خاتمہ كے لئے جارى كيا گيا ہے، اسى لئے اس نظام سے سب سے زيادہ فقراءومساكين كو استفادہ كا موقعہ ديا گيا ہے، گو بيت المال كے سبھى مدات ميں فقراءومساكين كا حصہ ہے، مگر صد قات كا شعبہ خاص طور پر اسى طبقہ كے لئے ہے، ...... اگر چيكہ اس ميں بعض ديگر طبقات كے افراد بھى شامل ہيں جو اپنے مجموعى حالات كے لحاظ سے زمر ہُ مساكين ميں شامل نہيں ہيں، ليكن حنفيہ كے بقول شعبہ أز كوة سے ان

<sup>168 -</sup> المغنى لا بن قدامه (اسم في ه- ۱۲۰ هـ) مسئلة نمبر ۳۳۳ جهم ص۱۲۸،۱۲ ط داراعالم الكتب الرياض طبع ثالث <u>199</u>1ء، فتح القدير لا بن الهام مخصل فى العروض ج٢ص ٢٧٠ ط دارالفكر بيروت، مجمع الانهر فى شرح ملتقى الابحرج اص٣٢٦، ط دارالكتب العلمية بيروت <u>199</u>0ء، الشرح الكبير وحاشية الدسوقي تح اص٣٩٨ ط داراحياءالكتب العربية عيسلى الحلبى

<sup>169 -</sup> المجموع ج٢ ص ١٨٥، ١٨٦، شرح المنهاج وحاشية القليو في وعميرة ج ٣ص١٠٢٠٢، الحاوى للماور دي (٤٥٠) ج٣ص٧٨ ط دارا لكتب العلمية ١٩٩٧ء، المهذب للشير ازي فصل مصارف الزكوة الثمانية ج اص ١٤٠٠ ط بيروت

کے لئے بھی امداد کی فراہمی اسی وقت ممکن ہے جبکہ وہ اپنے حالات کے سبب اس کے واقعی ضرورت مند ہوں،اس سے صرف عاملین زکوۃ کا استثناء ہے کہ ذاتی زندگی میں خوشحال ہونے کے باوجود زکوۃ سے بقدر خدمت ان کو دینا جائز ہے 170

## فقير اور مسكين كافرق

فقر اءاور مساکین کی اصطلاحی تعریف میں جزوی طور پر تھوڑااختلاف ہے اور اسی اختلاف سے میہ اختلاف بھی نکلاہے کہ ان دونوں میں زیادہ ضرورت مند کون ہے ؟

(۱) حنفیہ کے نزدیک فقیر اس کو کہتے ہیں، جس کے پاس بفذر نصاب مال نہ ہو، مالک نصاب شخص اصطلاح میں غنی شار ہو گا،اور اس کے لئے زکوۃ لینا یااس کو زکوۃ دینا جائز نہ ہو گا،البتہ اگر کسی کے پاس ناقص نصاب ہو گگر اس کی ضروریات بھی اسی کے بفذر ہوں تو وہ فقیر ہے،اس کے لئے زکوۃ لینا درست ہو گا،اور اگر ضروریات اتنی نہ ہوں تواگر چیکہ وہ اصطلاحی فقیر ہے گر اس کے لئے زکوۃ لینا درست نہ ہو گا

، کالکیہ کے نزدیک جس شخص کے پاس ایک سال کے بقدر غذائی اشیاء موجود نہ ہوں وہ فقیر ہے کاور حنفیہ اور مالکیہ کے نزدیک مسکین وہ ہے جس کے پاس کچھ بھی نہ ہو اور لوگوں کے سامنے دست سوال دراز کرنے کے لئے مجبور ہو<sup>172</sup>

ﷺ شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک فقیر وہ ہے جس کے پاس کچھ بھی مال نہ ہو،اور نہ ضرورت کے موافق کمائی ہواور مسکین وہ ہے کہ جس کی آمدنی اس کی آدھی یا آدھی سے زیادہ ضروریات کی کفالت کرسکتی ہو(حوالہ ہالا)

<sup>170 -</sup> فتح القديرج ٢ص ١٦، ردالمحارج ٣ص ٢١١

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> - فتح القديرج ٢ ص١٥

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> - فتح القديرج ٢ص١٥ ا، الدسوقي ج اص١٩٣

سال بھر کے لا کُق غذائی اشیاء کا مالک نہ ہو وہ فقیر ہے خواہ اس کے پاس تھوڑا بہت مال ہویانہ ہو<sup>173</sup>

کے پہیں سے فقہاء کے در میان یہ اختلاف بھی پیدا ہوا ہے کہ فقیر اور مسکین میں زیادہ ضرورت مند کون ہے؟

شافعیہ اور حنابلہ کی رائے یہ ہے کہ فقیر زیادہ حاجتمند ہے، جبکہ حنفیہ اور مالکیہ کی رائے میں مسکین زیادہ حاجتمند ہے۔

دونوں طبقے کے پاس اپنی اپنی دلیلیں ہیں،مثلاً شافعیہ اور حنابلہ نے سورۂ کہف کی اس آیت سے استدلال کیاہے:

اماالسفينة فكانت لمساكين يعملون في البحر 174

ترجمه: بهر حال کشتی چند مسکینوں کی تھی،جو سمندر میں محنت ومز دوری کرتے تھے۔

اس سے ظاہر ہو تا ہے کہ مسکین کچھ نہ کچھ مالیت کا مالک ہو تا ہے، علاوہ ازیں لغوی طور پر" فقیر" فقر"سے مشتق ہے، جس کے معنیٰ ہیں ریڑھ کی بعض ہڑیوں کا چٹے جانا، یعنی فقیر وہ ہے کہ معاشی طور پر جس کی کمر ٹوٹ گئی ہو، جبکہ مسکین"سکن"سے ماخو ذہے، سکون حالت اطمینان کی علامت ہے۔

> حنفیہ اور مالکیہ نے ایک دوسری آیت سے استدلال کیا ہے او مسکیناًذامتر بہۃ 175 ترجمہ: باخاک آلود مسکین کو۔

173 - دسوقی ج اص ۹۲

<sup>174</sup> - كهف: **9** 

<sup>175</sup>-البلد: ١٦

نه ہو <sup>176</sup>

امام فخر الدین الرازیؓ (۱۳۴٪ هے – ۲۰۰٪ هے) نے تفسیر کبیر میں اس پر تفصیلی کلام کیاہے اور دونوں فریقوں کے دلائل کااحاطہ کیاہے<sup>177</sup>

مگر زیر بحث مسئلے میں اس اختلاف سے کوئی خاص فرق نہیں پڑتا، اس اختلاف کا اثر زیادہ سے زیادہ وصیت کے باب میں ظاہر ہو سکتا ہے، مثلاً کسی نے فقیر کے لئے دوہز ار (۲۰۰۰)روپے کی اور مسکین کے لئے پانچ سو (۲۰۰۰)روپے کی وصیت کی تو حضرت امام شافعیؓ کے نقطہ 'نظر کے مطابق سب سے زیادہ ضرورت مند شخص کو دوہز ار روپے دیئے جائیں گے اور حضرت امام ابو حنیفہؓ کے نزدیک کم ضرورت والے شخص کو دوہز ار روپے ملیں گے 178

ہووہ فقیر یا مسکین جو محنت مز دوری کرکے کفاف حاصل کر سکتا ہووہ فقیر کے زمرہ میں آتا ہے۔ یا نہیں؟

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک ایسا شخص اس زمرہ میں داخل نہیں ہے،اس کو زکوۃ دینا درست نہیں،اور نہ اس کے لئے زکوۃ لینا جائز ہے،اگر اس کا حال جانتے ہوئے اس کو دے دیا جائے تو زکوۃ ادانہ ہوگی 179

اس کئے کہ نبی کریم صَالِیْکِیْمِ نے ارشاد فرمایا:

لاحظ فيها لغنى ولا لقوى مكتسب180

<sup>176</sup> - المغنى ج٢ص ٢٠٠، فتح القدير ج٢ص ١٦،١٥، الدسوقى على الشرح الكبير ج اص ٩٢م، المحلى على المنهاج ج٣ص ١٩٦

<sup>177</sup>- ملاحظه هو تفسير كبير ج٢اص٩٠١ تا١١١٠ ط دارالفكر بير وت ا٩٩١ إ ء

178 - تفسير كبير ج٢١ص١٠٩

190-المغنى ج٢ص ٢٣٣، المحلى على المنهاج جسرص ١٩٦، المجموع ج٢ص ١٩٩-

<sup>180</sup> - ابوداؤدج ٢ص٣٩ حديث نمبر ١٦٣٥ ط دارالكتاب العربي بيروت، سنن النسائيج ٥ ص٩٩ حديث نمبر ٢٥٩٨ ط مكتب المطبوعات الاسلامية حلب<u>١٩٨٢</u> ء ترجمہ: زکوۃ میں کسی مالد ار اور مضبوط کمانے والے شخص کا کوئی حصہ نہیں ہے۔

ایک دوسری روایت کے الفاظ ہیں:

لاتحل الصدقة لغنى و لالذى مرة سوى 181

ترجمہ:ز کوہ کسی مالداریامضبوط طاقتور کے لئے جائز نہیں ہے۔

اس کے بالمقابل حنفیہ اور مالکیہ کی رائے میہ ہے کہ "جس کو فقیر صورت دیکھواس کو فقیر گمان کرو"اس لئے کہ فقر ومسکنت اور حاجت وضرورت ایک مخفی چیز ہے اس پر ظاہری حالت ہی کو دلیل بنایا جاسکتاہے،اور ظاہری حالت میہ ہے کہ وہ نصاب کے بقدر مال کامالک نہیں ہے 182

ان حضرات کی دلیل میہ ہے کہ ایک موقعہ پر رسول اللہ صَلَّاتِیْتِمْ ز کوۃ کی تقسیم فرمارہے تھے، دو آدمی ز کوۃ کامطالبہ لیکر آئے جو جسمانی طور پر کافی مضبوط نظر آتے تھے، حضور صَلَّاتِیْئِمْ نے ان دونوں پر ایک نگاہ ڈالی اور ارشاد فرمایا:

انمُ لاحق لكما فيم وإن شئتما أعطيتكما183

ترجمہ: تم دونوں کااس میں کوئی حق نہیں ہے، پھر بھی چاہتے ہو تو میں تم دونوں کو دے دوں گا۔ اس سے ظاہر ہو تاہے کہ ایسے شخص کو مانگنے کا تو حق نہیں ہے لیکن اگر زکو ق دے دی جائے تواس کی گنجائش ہے، زکو ق ادا ہو جائے گی۔

#### فقرومسكنت كانبوت

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> - سنن ترمذي جساص ٢٢ حديث نمبر ١٥٢ ط داراحياءالتراث العربي بيروت، ابن ماجهج اص ٥٨٩ بروايت حضرت ابوهريرة يُّ

<sup>182 -</sup> فتح القديرج ٢ص ٢٨، الدسوقي ج اص ٢٩٣

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> - ابوداؤدج۲ص۷سحدیث نمبر ۲۳۵ ط دارالکتاب العربی بیروت

جھوٹ ظاہر ہو جائے تو محض اس کے دعوی پر اس کو فقیر نہیں مانا جائے گا،اور اس کو زکوۃ دینا درست نہ ہو گا۔

یا کوئی شخص اینی ظاہری حالت کے خلاف دعوی کرے مثلاً کوئی صاحب عیال ہونے کا دعوی کرے یاوہ خوش پوش وخوش حال شخص مانا جاتا تھا اور اب دعویٰ کرے کہ میر اسب کچھ ختم ہو چکاہے اور میں فقیر ہوں، توان حالات میں دعویٰ کی تصدیق کے لئے شخقیق حال ضروری ہوگی 184

ﷺ یہاں ایک مسلہ بیہ بھی ہے کہ کسی فقیر یا مسکین کوز کوۃ سے کس حد تک دینادرست ہے؟
 جمہور فقہاء کی رائے بیہ ہے کہ ز کوۃ سے کسی فقیر ومسکین کو اس حد تک دیا جاسکتا ہے جو اس کے

ہدت ہم ہو جائے ، اس سے زیادہ دینے کی اجازت نہیں ہے ، اس لئے کہ آئندہ سال بھر کی ضروریات کیلئے کافی ہو جائے ، اس سے زیادہ دینے کی اجازت نہیں ہے ، اس لئے کہ آئندہ سال بھر تقتیم زکوۃ کے موقعہ براس کواس میں سے حصہ ملے گا۔

شافعیہ کا ایک قول ہے ہے کہ کسی فقیر ومسکین کی مدد اس حد تک کی جانی چاہئے کہ وہ سطح غربت سے بلند ہو کر مالداری کی حد میں داخل ہو جائے اور ہمیشہ کے لئے وہ اس ذلت سے نجات پا جائے ،اگر وہ شخص کسی صنعت وحرفت سے وابستہ ہو تو اس کے لئے ممکن حد تک وہ آلات و مشینیں مہیا کی جائیں جن سے وہ اپنے پیشہ پر کھڑ اہو سکے اور خود کفیل بن سکے ،

جبکه حفیه کسی فقیر کی صرف اس حد تک امداد واعانت کی اجازت دیتے ہیں، جس سے فقر و مسکنت کا اطلاق اس پر باقی رہے،اس سے زیادہ دینا مکر وہ ہے،اس لئے کہ اگر زکوۃ دیتے ہی وہ مالدار قرار پائے تو یہ قلب موضوع ہو گا،البتہ اگر وہ مقروض ہویااس پر اہل وعیال کی یا دوسری مالی ذمہ داریاں ہوں تو ثبوت ملئے پر زائد دینا بھی بلا کر اہت جائز ہو گا<sup>185</sup>

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_\_

<sup>184 -</sup> المغنى ج ٢ ص ٢٦٣، الانصاف لعلاء الدين المر داوى (١٤٨ه - ٨٨٥ه ) جسم ٢٣٥ ط ٩٥٥ إء، المجموع ٢ ص ١٩٥

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> - فتح القدير والعناية ج٢ ص٢٨، شرح منتهى الارادات والانصاف ج٣ص ٢٢٨، المغنى ج٢ ص ٢٦٨، الدسوقى ج اص ٩٩٨، المجموع ج٢ ص ١٩٨

#### عاملين زكوة

(۳) عاملین زکوۃ سے مراداسلامی حکومت کی طرف سے مقرر کردہ کارکنان ہیں،جو زکوۃ کی وصولی کے سلسلے میں مامور ہوں،خواہ وہ فیلڈور کر ہوں یا آفس کے ملاز مین،حنفیہ کے نزدیک تمام مدات زکوۃ میں یہ واحد مدہ جس میں فقر واحتیاج کی شرط نہیں ہے، یعنی یہ ملاز مین اور کارکنان ذاتی زندگی میں خوشحال اور مالدار ہونے کے باوجود زکوۃ سے اپنی محنت کے بقدر حصہ پانے کے مستحق ہوئے، نبی کریم صَلَّا اللَّائِمِ نے ارشاد فرمایا:

"ز کوۃ کسی مالد ارکے لئے جائز نہیں سوائے چند اشخاص کے جن میں ایک عامل بھی ہے "اور اس لئے کہ عامل ز کوۃ کوز کوۃ کی مدسے جو کچھ ماتا ہے ، وہ بطور اجرت اور معاوضہ عمل ماتا ہے ، اور اجرت اجبر کاحق ہے ، خواہ اجبر شخصی طور پر کتنا ہی خوشحال اور صاحب مال ہو ، البتہ حفیہ کے نزدیک عامل کی اجرت اجبر کاحق ہے ، خواہ اجبر شخصی طور پر کتنا ہی خوشحال اور صاحب مال ہو ، البتہ حفیہ کے نزدیک عامل کی اجبرت اگر اس کی جمع کر دہ ز کوۃ کے نصف سے زیادہ بنتی ہو تونصف سے زائد اجرت اس کو نہیں ملے گی 187 مجمل کی تعیین کے ساتھ با قاعدہ اجب کا معاملہ بھی شافعیہ اور حنابلہ کی رائے میں عامل سے وقت یا عمل کی تعیین کے ساتھ با قاعدہ اجرت کا معاملہ بھی کیا جاسکتا ہے ، البتہ اگر اس کی اجرت جمع کر دہ زکوۃ کی قیمت سے متجاوز ہو جائے تو بقیہ اجرت زکوۃ کے بجائے بیت المال سے ادا کی جائے گی

دراصل زکوہ وصول کرنے کی ذمہ داری امیر وقت کی ہے مگر ظاہر ہے کہ امیر تنہااس ذمہ داری کو پورا نہیں کر سکتا، اس لئے کارکن بحال کئے جاتے ہیں، اور ضابطہ کے مطابق ملاز مین کو متعلقہ شعبہ کی آمدنی سے تنخواہ ادا کی جاتی ہے، قر آن کریم نے اس مصرف کو بیان کرنے کے لئے جو تعبیر اختیار کی ہے، اس سے اس کے استحقاق کی نوعیت بھی سمجھ میں آتی ہے، "والعاملین علیہا" یعنی اس طبقہ کو شعبہ کر کوہ سے جو بچھ ملے گا

<sup>186 -</sup> ابن ماجيرج اص • ٥٩ مطبوعه الحلبي بروايت حضرت ابوسعيد الحذريًّ

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> - فتح القدير ج ٢ ص ١٦

<sup>188 -</sup> المجموع ج٢ص١٨٦/١٨١، المنهاج وشرحه حاشية القليوني جساص١٩١، المغنى ج٢ص٥٦٨، ١٨٦٥

وہ ان کے عمل کی بنیاد پر ملے گا۔

#### مؤلفة القلوب

(۱۳) مؤلفة القلوب سے ضعیف الایمان مسلمانوں کا طبقہ مر ادہے، جس کی دلجوئی، اسلام پر اس کو جمانے اور قبول اسلام کی بناپر پیش آنے والی پریشانیوں سے نجات دلانے کے لئے یہ مد مقرر کی گئی ہے، اور اس طرح زکو ہ سے دوہر انفع حاصل کیا جاتا ہے، ایک طرف مستحق تک زکو ہ بھی پہو نجتی ہے، اور دوسری طرف اسلام کو افرادی قوت بھی حاصل ہوتی ہے۔

نبی کریم مَنَّالِثَیْنِم کے زمانے میں با قاعدہ اس کا نظام قائم تھا،اور اس سے مستفید ہونے والے افراد کی ایک فہرست تھی،امام رازیؓ نے پندرہ (۱۵) اشخاص کے نام ذکر کئے ہیں جن کو حنین کے دن رسول اللہ مَنَّالِثَیْمٌ نے اس مدسے نوازاتھا:

(۱) ابوسفیان (۲) اقرع بن حابس (۳) عقبه بن حصن (۴) حویطب بن عبد العزیٰ (۵) سهیل بن عبد العزیٰ (۵) سهیل بن عمر و (۲) حارث بن هشام (۷) سهیل بن عمر و الجهنی (۸) ابو السنا بیل (۹) حکیم بن حزام (۱۰) مالک بن عوف (۱۱) صفوان بن امیه (۱۲) عبد الرحمن بن پر بوع (۱۳) امجد بن قیس (۱۲) عمر و بن مر داس (۱۵) العلاء ابن الحادث (۱۳)

دیگر مفسرین ومور خین نے بھی اس ضمن میں کئی ناموں کاذکر کیاہے<sup>190</sup> مؤلف**ۃ القلوب کی قسمی**یں

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> -التفسير الكبير للرازيُّ ج٢١ص ١١١ ط بيروت

<sup>190 -</sup> دیکھئے:احکام القر آن للجصاص تج ۳۳ س ۱۶۰ ط دارالکتب العربیه بیر وت ۱۹۹۸ء،الجامع لاحکام القر آن للقر طبی تح ۸ ص ۱۶۷ ط دار عالم الکتب الریاض ۳۰۰ بیء، تفسیر ابن کثیر تح ۴ م ۱۷۵ ط دار طیبیة للنشر والتوزیع ۱۹۹۹ء، تفسیر بغوی ج۳ ص ۳۸۵ ط دارالسلام الریاض ۲۱۷ بیا هه، تفسیر مظهری قاضی ثناءاللّٰدیانی پی تی تح ۴ م ۲۳۵،۲۳۴ وغیر ه

تعلق غير مسلموں سے تھا:

(۱) ایسے غیر مسلم جن سے خیر کی امید ہو (۲) اور ایسے غیر مسلم جن کے شر کاخوف ہو۔ اور چار قسموں کا تعلق مسلمانوں سے تھا:

(۱) ضعیف الایمان مسلمان جن کو اسلام پر جمنے کے لئے مدددی جاتی تھی۔

(۲) بعض نومسلموں کی اس لئے امداد کی جاتی تھی کہ دوسرے غیر مسلموں کو اسلام کی طرف آنے کی رغبت بیدا ہو۔

(۳) سر حدیرر ہنے والے بعض مسلمانوں کی امداد کی جاتی تا کہ موقع پر وہ اسلامی کشکروں کا تعاون کریں۔

(۳) بعض مسلمانوں کی امداد اس لئے کی جاتی کہ مقامی قبائل سے صد قات کی وصولی میں اسلامی کار کنوں کی مد د کریں <sup>191</sup>

مؤلفة القلوب کے سلسلے میں دوباتیں خاص اہمیت کی حامل ہیں:

(۱) آیامؤلفة القلوب میں غیر مسلم بھی داخل ہیں؟ اور کیاغیر مسلم کو بھی زکوۃ دی جاسکتی ہے؟

(٢) دوسر امسكه بيه المحكم مؤلفة القلوب كى زكوة كاحكم باقى ہے يامنسوخ ہو چكاہے؟

# غير مسلموں کوز کوۃ نہیں دی جائیگی

191 - المغنى ج ٢ ص ٢٩، ٣٢٩، ١٩٦٨ ،القليوبي على شرح المنهاج ج٣ ص١٩٦ ،١٩٨ ،الاحكام السلطانية للماوردي ص١٢٢،الدسوقى جا ص٩٩٥، الحاوى فى الفقه الشافعى للماوردي (٩٤٠م هـ) ج٢ ص٢٦٨ دارالكتب العلمية ١٩٩٢ ، مغنى المحتاج للشربين (٧٤٠ م) كتاب فسم الصد قات ج١١ص ٣٨٢ نسخه الشاملة مسلموں کوز کوۃ سے نہیں بلکہ بیت المال کی دیگر مدات سے دیاجا تا تھا، امام رازی ؓ، علامہ قرطبی ؓ، قاضی ثناءاللہ پانی پی ؓ، اور علاء متأخرین میں حضرت مفتی محمہ شفیع صاحب ؓ وغیر ہ نے اس موضوع پر تفصیلی کلام کیا ہے، اور ثابت کیا ہے کہ جن غیر مسلموں کاذکر اس ذیل میں ملتا ہے، ان کاز کوۃ سے کوئی تعلق نہیں تھا:

امام رازی شکھتے ہیں:

بذم العطايا إنما كانت يوم حنين و لاتعلق لها بالصدقات 192 من من المنابعة ال

ترجمہ: یہ عطایا حنین کے موقعہ پر دیئے گئے تھے مگر ان کاصد قات سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ قرطبی لکھتے ہیں:

وبالجملة فكلم مؤمن ولم يكن فيهم كافر 193

ترجمه: خلاصه به كه به سب مؤمن تهے، ان میں كوئى غير مسلم نہيں تھا،

قاضى ثناءالله للكصة بين:

لم يثبت أن النبى ﷺ أعطى أحداًمن الكفار للايلاف شيئاً من الزكوة 194

ترجمہ: یہ بات کسی طرح ثابت نہیں کہ رسول اللہ سَلَّا اللَّهُ اَنْ کَسی غیر مسلم کو دلجو ئی کے لئے مال زکوۃ سے حصہ دیا ہو۔

حضرت مفتی محمد شفیع تحریر فرماتے ہیں:

"اس کی تائیر تفسیر کشاف کی اس بات سے بھی ہوتی ہے، کہ مصارف صد قات کا بیان یہاں ان کفار و منافقین کے جو اب میں آیا ہے، جو رسول اللہ صَلَّا اللّٰهِ عُلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّ

192 - تفسير كبيرج ١١١ص١١١

193 - الجامع لاحكام القر آن ج ٨ ص • ٨ اسوره توبه ط دار عالم الكتب السعودية ٢٠٠٣ ع

194 - تفسير مظهري جهم ص ۲۳۴

آیت میں مصارف صد قات کی تفصیل بیان فرمانے سے مقصد بیہ ہے کہ ان کو بتلایا جائے کہ کافر کاحق مال صد قات میں نہیں ہے۔ اگر مؤلفۃ القلوب میں کافر بھی داخل ہوں تواس جواب کی ضرورت نہ تھی (پھر تفسیر مظہری کے حوالے سے لکھتے ہیں) امام بیہقی ؓ، ابن سیدالناس ؓ، اور امام ابن کثیر ؓ وغیر ہم سب نے یہی قرار دیا ہے، کہ بیہ عطامال زکوۃ سے نہیں بلکہ خمس غنیمت سے تھی <sup>195</sup>

اس تفصیل سے واضح ہو تاہے کہ مؤلفۃ القلوب میں غیر مسلم شامل نہیں تھے اور عہد نبوت میں بھی زکوۃ صرف ان نومسلموں کو دی جاتی تھی جن کی تالیف قلب مقصود ہوتی تھی۔

# كيامؤلفة القلوب كاحكم باقى ہے؟

(۲) دوسرا مسئلہ یہ ہے کہ مؤلفۃ القلوب کا تھم باقی ہے یا منسوخ ہو چکا ہے؟ .....حنفیہ کے نزدیک چونکہ عامل کو چھوڑ کرتمام اصاف زکوۃ میں فقر واحتیاج کی شرط ہے، اس لئے مؤلفۃ القلوب کو منسوخ مانے کی کوئی ضرورت نہیں ہے، لیکن اگر اس دائرہ میں مالدار مسلمان بھی شامل ہوں تو ظاہر ہے کہ زکوۃ کی روح اور مزاج کے لحاظ سے ایسے مسلمانوں کوزکوۃ دیئے جانے کی کوئی وجہ نہیں ہے، اسلئے کہ زکوۃ کا تمام تر نظام ضرورت مند مسلمانوں ہی کے لئے ہے، اور غالباً اسی معنی میں حنفیہ کی طرف ننج کی نسبت کی جاتی ہے، ائمہ اربعہ میں تنہا امام احمد بن حنبل ہیں جو مؤلفۃ القلوب کی مذکورہ بالاچھ (۲) قسموں میں سے ہر قسم کو آئ تک باقی مانتے ہیں خواہ وہ مسلم ہو یا غیر مسلم اور مالدار ہو یا غریب، ان کے علاوہ باقی تمام ائمہ مذکورہ چے قسموں میں سے آخری دو میں سے کسی نہ کسی قسم کو ضرور منسوخ مانتے ہیں، امام شافق کے نزدیک ان چے قسموں میں سے آخری دو قسمیں اب بھی باقی ہیں، اور باقی چار قسموں کے بارے میں ان کے یہاں دونوں طرح کے قول ملتے ہیں 196

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> -معارف القر آن جه ص ۴۰۲ ط د یوبند

<sup>196 -</sup> تفسير قرطبي ج٨ص ١٨٠

حضرت امام ابو حنیفہ ؓ اور امام مالک ؓ تمام قسموں کو منسوخ ماننے ہیں <sup>197</sup>مگر فقہ مالکی کی بعض کتابوں میں مالکیہ کا قول معتمدیہ نقل کیا گیاہے کہ ان کے نز دیک مؤلفۃ القلوب منسوخ نہیں ہے <sup>198</sup>

البتہ او پر مؤلفۃ القلوب کی جو حقیقت ذکر کی گئی ہے اس کی روشنی میں بعض محققین کی رائے یہ ہے کہ حنفیہ کے نز دیک بھی اس کو منسوخ ماننے کی ضرورت نہیں ہے، علماء متأخرین میں حضرت مولانا مفتی محمہ شفیع صاحب گئی تحریر اس سلسلے میں کافی بصیرت افروز ہے:

"محققین، محد ثین اور فقہاء کی تصریحات سے یہ بات ثابت ہو پچک ہے، کہ مؤلفت القلوب کا حصہ کسی کافر کو کسی وقت بھی نہیں دیا گیا، نہ نبی کریم منگالیا پڑا کے عہد مبارک میں اور نہ خلفاء راشدین کے زمانے میں اور جن غیر مسلموں کو دینا ثابت ہے، وہ صد قات وزکوۃ سے نہیں، بلکہ نمس غنیمت سے دیا گیا، جس سے ہر حاجمند مسلم اور غیر مسلم کو دیا جاسکتا ہے، تومؤلفۃ القلوب صرف مسلم اور غیر مسلم کو دیا جاسکتا ہے، تومؤلفۃ القلوب صرف مسلم اور گئے، اور ان میں جو فقر اء بیں ان کا حصہ بدستور باقی ہونے پر پوری امت کا اتفاق ہے، اختلاف صرف اس صورت میں رہ گیا، کہ یہ لوگ غنی صاحب نصاب ہوں، تو امام شافعی اور امام احمد آلی صورت میں رہ گیا، کہ یہ لوگ غنی صاحب نصاب ہوں، تو امام شافعی اور امام احمد آلی کے نزدیک چو نکہ تمام مصارف نئی ایسے لوگوں کو بھی داخل کرتے ہیں، جو غنی اور صاحب نصاب ہوں، امام اعظم ابو حنیفہ آور امام مالک آئے نزدیک عاملین صدقہ کے علاوہ باقی تمام مصارف میں فقر و حاجمندی شرط کے ساتھ دیا جائے گا کہ وہ فقیر و حاجمند ہوں، جیسے غار مین اور ر قاب، ابن مسیل وغیرہ سب میں اسی شرط کے ساتھ دیا جائے گا کہ وہ فقیر و حاجمند ہوں، جیسے غار مین اور ر قاب، ابن سبیل وغیرہ سب میں اسی شرط کے ساتھ دیان کو زکوۃ دی جاتی ہے ، کہ وہ اس جگہ سبیل وغیرہ سب میں اسی شرط کے ساتھ ان کو زکوۃ دی جاتی ہے ، کہ وہ اس جگہ سبیل وغیرہ سب میں اسی شرط کے ساتھ دیان کو زکوۃ دی جاتی ہے ، کہ وہ اس جگہ سبیل وغیرہ سب میں اسی شرط کے ساتھ دیان کو زکوۃ دی جاتی ہے ، کہ وہ اس جگہ

<sup>197 -</sup> تفسير قرطبي ج٨ص ١٨٠

<sup>198 -</sup> التاج والا كليل كمخضر خليل گلعبدري (١٩٨ههـ) ج٢ص ٣٩٩ ط دارالفكر بير وت ٣٩٨ إه، شرح مخضر خليل للخرشي (١٠١ إهه) ج٢ص ١٩٥٠، الدسوقي ج١ص ٩٩٨، الدسوقي ج١ص ٩٩٨

حاجتند ہوں، گو وہ اپنے مقام میں مالدار ہوں، اس تحقیق کا نتیجہ یہ نکلا کہ مؤلفۃ القلوب کا حصہ ائمہ اربعہ کے نزدیک منسوخ نہیں ہے، فرق صرف اتناہے کہ بعض حضرات نے فقراء ومساکین کے علاوہ کسی دوسرے مصرف کو فقر وحاجتندی کے ساتھ مشروط نہیں کیا ہے، اور بعض نے یہ شرط کی ہے، جن حضرات نے یہ شرط رکھی ہے وہ مؤلفۃ القلوب میں بھی انہی لوگوں کو دیتے ہیں جو حاجتند اور غریب ہوں، بہر حال یہ حصہ قائم اور باقی ہے 199

#### مدات کے ذکر میں قرآن کا اسلوب بیان

قر آن کریم نے زکوۃ کے آٹھ مدات میں پہلے چار مدات کو حرف جار "ل" ہے بیان کیا ہے "للفقراء والمساکین۔۔۔۔"اور آخری چار مدات کو حرف" فی "کے ذریعہ" وفی الرقاب۔۔۔۔"

"زمخشری نے کشاف میں اس کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ اس سے اس بات کی طرف اشارہ کرنا منظور ہے کہ یہ آخری چار مصرف بہ نسبت پہلے چار سے زیادہ مستحق ہیں، کیونکہ حرف فی ظرفیت کے لئے بولاجاتا ہے، جس کی وجہ سے معنی یہ پیدا ہوتے ہیں کہ صد قات کو ان لوگوں کے اندر رکھ دینا چاہئے، اوران کے زیادہ مستحق ہونے کی وجہ ان کا زیادہ ضرورت مند ہونا ہے، کیونکہ جو شخص کسی کا غلام ہو وہ عام فقراء کے بہ نسبت زیادہ تکلیف میں ہے، اسی طرح جو کسی کا قرضد ار ہو اور قرض خواہ اس کے سرپر سوار ہو، وہ عام غرباء و فقراء سے زیادہ تنگی میں ہونگے 200

<sup>199 -</sup> تفسير معارف القرآن جهص ۴۰۴

<sup>200 -</sup> تفسير معارف القرآن جهم ص ۴۰۴

شخصی حیثیت میں نہیں بلکہ ان کو در پیش ضروریات کی بناپر دی جائے گی،اوریہ ضرورتیں دائی نہیں ہیں بلکہ وقتی ہیں، پھر ختم ہوجائیں گی، آقاسے غلام کامعاملہ کتابت ہویا قرضوں کا بوجھ،مسافرت کی بے سروسامانی ہو یامیدان جہاد کی ضروریات،ان میں سے کوئی ضرورت دائمی نہیں ہے، بلکہ سب وقتی حاجتیں ہیں، تو دراصل قرآن نے اس تقسیم کے ذریعہ اسی فرق کی طرف اشارہ کیا ہے، کہ ایک قسم میں شخصیت پیش نظر ہے تو دوسری میں ضرورت،ضرورت ختم ہوتے ہی یہ مستحق زکوۃ باقی نہیں رہیں گے، واللہ اعلم بالصواب۔ تشملیک کامسکلہ

ر ہایہ مسکلہ کہ تملیک ضروری ہے یا نہیں؟ توبہ بات خو د لفظ ایتاء سے ظاہر ہے، کہ بغیر تملیک ایتاء کی پنجیل ناممکن ہے۔

قرآن مجید میں جہاں زکوۃ کی ادائیگی کا حکم آیاہے وہاں" آتوالز کوۃ" کی تعبیر اختیار کی گئی ہے ،اور کسی بھی مسلہ میں اعتبار اس تعبیر کا ہو گاجو حکم کے وقت اختیار کی گئی ہو،سورہ توبہ کی آیت نمبر ۲۰ (إنصا الصدقات الخ) میں زکوۃ کے مصارف کابیان ہے زکوۃ کے حکم کانہیں،اس لئے مصارف کے ذیل میں اختیار کر دہ اسلوب مدات کی نوعیت کو ظاہر کر تاہے ادا ئیگی کی نوعیت کو نہیں، قر آن کریم نے دوطرح کا اسلوب بیان اختیار کرکے مدات کو دوحصول میں بانٹ دیاہے،ایک میں شخصیات کو اہمیت دی گئی ہے اور دوسرے میں ضروریات کی جہتوں کو،ایک میں دائمی مستحقین کو بیان کیا گیا ہے تو دوسرے میں عارضی مستحقین کو،ایک کی امداد ان کی ذاتی حیثیت کی بنایر ہے، دوسرے کی ان کو دربیش اتفاقی حالات کی بنایر۔ اس لئے تملیک کی بحث اصولی طور مصرف کے بیان میں نہیں آتی،اس بحث کاموقعہ وہ فرمان الہی ہے، جہاں زکوۃ کی فرضیت کا حکم سنایا گیاہے اصل اس فرمان کے اسلوب اور لب ولہجہ کی اہمیت ہے اور اسی لب ولہجہ کی روشنی میں پیہ طے ہو گا کہ زکوۃ کی ادائیگی میں کیاطریق کار اختیار کیا جاسکتاہے، آیامستحقین کومال ز کوۃ کابالکلیہ مالک بنادیناضر وری ہے، یامالک بنائے بغیر ان کے مفاد میں از خود صرف کر دیناکافی ہے؟ اس لحاظ سے غور کیجئے تو قر آن میں آتوالز کوۃ "کی تعبیر اختیار کی گئی ہے اور حدیث میں امیر وفت کویہ ہدایت دی گئی ہے کہ:

توخذ من أغنيائم وتردعلى فقرائهم 201

ترجمہ:ان کے مالداروں سے لیاجائے اور ان کے فقیروں کو واپس کیاجائے۔

مسلمانوں کوز کو قدینے کا حکم،امیر وقت کوز کو قلینے اور فقراء تک پہونچانے کا حکم ظاہر کرتا ہے ،کہ زکو قاکامال والوں کی ملک سے نکل کر مستحقین کی ملک میں داخل ہوناضر وری ہے،....اسی لئے فقہاء حنفیہ اور شافعیہ نے ادائے زکو قامیں تملیک کو ضروری قرار دیا ہے۔

## فی الرقاب (غلامی کی زنجیروں میں حکڑے ہوئے لوگ)

(۵) نظام زکوۃ میں اس مدکے قیام کامقصد دنیاسے غلامی کاخاتمہ تھا، غلامی میں پچنسے ہوئے لوگوں کی امداد اس نظام کے تحت کی جاتی تھی، ایسے غلام جن کے مالک طے شدہ مالی ادائیگی کے عوض ان کو آزاد کرنے پر رضامند ہوں، ان کو عربوں کی اصطلاح میں مکاتب کہا جاتا تھا، ایسے غلاموں کو زکوۃ سے حصہ دیا جاتا تھا، سیساس طرح اسلام نے شعبہ زکوۃ کو اعلیٰ انسانی مقاصد کے لئے استعال کرنے کی اجازت دی، اور اسلام کی انہی مساعی کی دین ہے، کہ رفتہ رفتہ دنیاسے غلامی کاخاتمہ ہوا اور آج روئے زمین پر کہیں "اصطلاحی غلامی "کانام ونشان نہیں ہے، اس لئے اب اس مد پر گفتگو کرنے کی بھی کوئی خاص ضرورت نہیں ہے۔

# الغارمون ( قرض کے بوجھ میں دیے کیلے لوگ )

(۲)جولوگ کسی سبب سے مقروض ہو جاتے ہیں، فقہاء نے ان کی تین قسمیں بیان کی ہیں:

(الف) ایک وہ جو اپنی کسی ذاتی ضرورت کے سبب مقروض ہو جائے،ایسا شخص باتفاق فقہاء مستحق

ز کوۃ ہے، مگراس کے لئے چند شرطیں ہیں:

(۱)مسلمان ہو۔

(۲) آل رسول سے نہ ہو (حنابلہ کے یہاں ایک قول بیہ ملتا ہے کہ سید اگر مقروض ہو تو اس کو بھی

ز کوۃ دیناجائزہے)

------ حواشی ------

<sup>201</sup> - بخاري مع الفتح ج ٢ ص ٢٦١ ط السلفية

(۳) مالکیہ نے بیہ شرط لگائی ہے کہ اس نے اس غرض سے قرض نہ لیا ہو کہ زکوۃ سے اس نام پر اسے حصہ مل سکے۔

(۴) مالکیہ نے اس شرط کی بھی صراحت کی ہے کہ قرض صرف وہ معتبر ہے جس میں قید و بندگی سزامل سکتی ہو،اس لئے اس میں دین کفارات اور دین زکوۃ داخل نہیں ہے۔

(۵) قرض کسی معصیت کے سبب نہ ہوا ہو مثلاً شراب،جوایا بدکاری وغیرہ جیسی عادات بدکی بناپر کوئی مقروض ہو جائے،البتہ تو بہ کرلے توز کو قدی جاسکتی ہے،شافعیہ نے فضول خرچی کو بھی معصیت ہی کے ذیل میں شار کیا ہے، یہ شرط مالکیہ،شافعیہ اور حنابلہ نے لگائی ہے۔

(۲) قرض فوری واجب الاداء ہواس شرط کاذکر شافعیہ کے یہاں ملتاہے ،اگر قرض فوری واجب الاداء نہ ہو بلکہ دین مؤجل ہو تو شافعیہ کے یہاں اس سلسلے میں ایک قول سے سے کہ اگر قرض کی ادائیگی اسی سال ضروری ہو تو اس سال کی زکوۃ سے مدد کی جائے گی ،اور اگر اس سال ضروری نہ ہو تو اس سال کی زکوۃ سے مدد کی جائے گی ،اور اگر اس سال ضروری نہ ہو تو اس سال کی زکوۃ سے حصہ نہیں ملے گا۔

(2)اپنے طور پر قرض کی ادائیگی پر قادر نہ ہو،اگر قرض کا پچھ حصہ ادا کر سکتا ہو تو صرف اسی قدر زکوۃ کاوہ مستحق ہوگا، جس سے وہ بقیہ قرض ادا کر سکے <sup>202</sup>

(ب)اییا قرض جو مسلمانوں کے دومتحارب گروہوں،خاندانوں، فریقوں یا شخصوں کے در میان مصالحتی کو ششوں کے نتیجے میں ہو جائے،

اس سلسلے میں ایک مدیث واردہوئی ہے، رسول اکرم مَثَّاتِیَّا مِّا نَیْکَا و فرمایا:
لاتحل المسألۃ إلالاحد ثلاثۃ رجل حمل بین قومہ حمالۃ فیسئل حتی یؤدی حمالتہ ثم یمسک عن المسئلۃ الحدیث<sup>203</sup>

<sup>202 -</sup> المغنى ج٢ص ٢٣٦، فتح القدير ج٢ص ١٠ ابن عابدين ج٢ص ٢٠ ، روضة الطالبين ج٢ص ١٩٨ الدسوقى ج اص ٩٩٧، ٩٩٧ موء 200 - المغنى ج٢ص ١٩٠٨ الدسوقى ج اص ٩٩٧، ٩٩٧ مند الحارث بن ابي علي عن خريمة ج٣ ص ٩٥ حديث نمبر ٢٣٦٠ ط المكتب الاسلامي بيروت و ١٩٥٤ ه. بغية الباحث عن زوائد مند الحارث بن ابي اسامة (١٨٠ إهر - ٢٨٢ إهر) للهيثمي (٤٠٠ هر ع) ج اص ٢٠٠٠ ط مركز خدمة السنة والسيرة النبوية مدينة منوره ١٩٩٢ ع

ترجمہ: لوگوں کے سامنے دست سوال دراز کرناصرف تین قشم کے اشخاص کے لئے جائز ہے،ان میں ایک وہ شخص ہے، جولوگوں کے در میان صلح ومصالحت کے سلسلے میں زیر بار ہو جائے۔

حنفیہ کے نزدیک اس قشم کی انسانی خدمت انجام دینے والا شخص اگر مالدار ہو تو زکوۃ سے اس کو حصہ نہیں ملے گابلکہ اس قشم کے قرضوں کو وہ اپنے ذاتی سرمایہ سے اداکرے گا،البتہ اگر مالدار نہ ہو تو زکوۃ سے اس کی ادائیگی قرض کے لئے امداد دی جائے گی

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک مالدار ہویاغریب اس سلسلے میں ہونے والے قرضوں کی ادائیگی مال زکوۃ سے کی جائے گی، تاکہ اس عظیم انسانی خدمت کے لئے لوگ پیش پیش رہیں<sup>205</sup> مالکیہ کے یہاں اس سلسلے میں کوئی تصریح نہیں ملتی۔

(ج) قرض کی تیسر می قسم وہ ہے جو کسی کا جرمانہ یا ضان ادا کرنے کے سبب ہوجائے،اس کو دین ضان کہتے ہیں،اس قسم کا ذکر صرف شافعیہ کے یہال ملتاہے، البتہ اس میں شافعیہ نے یہ قید لگائی ہے کہ ضامن اور مضمون یعنی ضان ادا کرنے والا شخص اور جس کا ضان ادا کیا گیا دونوں غریب اور تنگدست ہوں ، ظاہر ہے کہ حفیہ بھی اس باب میں ان کی تائید کریں گے،امام شافعی کا قول قدیم ہے کہ اس صنف زکوۃ کے لئے غربت کی شرط نہیں ہے، مگریہ قول فقہاء شافعیہ کے یہاں مفتی بہ نہیں ہے <sup>206</sup>

کمیت پر اگر قرض ہو توجمہور کے نزدیک زکوۃ سے اس کی ادائیگی درست نہیں ہے،البتہ مالکیہ اس کی اجازت دیتے ہیں،وہ کہتے ہیں کہ میت اس قسم کے حسن سلوک کا زیادہ مستحق ہے،اس لئے کہ اس کے قرض کی ادائیگی کاامکان کم ہے،شافعیہ کابھی ایک قول یہی ہے 207

------ حواشی \_\_\_\_\_\_\_ حواشی

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> - فتح القديرج ٢ص ١٧

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> - المغنى ج٢ ص ٣٣٣، روضة الطالبين ج٢ ص ١٨ ١٣، المجموع ج٢ ص ٢٠، مغنى المحتاج ج٣ ص ١١١

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> - الحاوى في الفقه الشافعي للماور دي تج ٨ ص ٨ • ۵ ط دار الكتب العلمية ١٩٩٣ <u>.</u>

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> - روضة الطالبين ج٢ص ١٦٨، الزرقاني ج٢ص ١٤/، المجموع ج٢ص ٢١١، الموسوعة ج٣٣ ص٣٣٣

## في سبيل الله (خدائي خدمت گار)

(۷) فی سبیل اللہ کے لغوی معنی ہیں "راہ خدامیں" گریہاں لغوی معنی مراد نہیں ہے،یہ ایک خاص اصطلاح ہے،فقہاء کے یہاں اس کی تین صور تیں ملتی ہیں:

(۱) رضاکار مجاہدین جو سرکاری ملازم نہ ہوں، اور اسلامی حکومت سے ان کی تنخواہ مقرر نہ ہو، بلکہ محض رضائے الہی کے لئے جہاد پر آمادہ ہوں، ایسے مجاہدین کو باتفاق فقہاء زکوۃ دینا جائز ہے، تاکہ وہ زکوۃ کی رقم سے جنگی اسلحہ اور سواریاں حاصل کر سکیں، البتہ حنفیہ کے نزدیک شرط یہ ہے کہ وہ غریب ہوں اور بطور خود جنگی سامان حاصل نہ کرسکتے ہوں، دیگر فقہاء کے یہاں یہ شرط نہیں ہے، مالدار ہو یاغریب ہر مجاہد کے لئے زکوۃ سے امداد لینا جائز ہے ۔۔۔۔۔۔اسی طرح تنخواہ دار مجاہدین کے لئے زکوۃ سے امداد لینا جائز نہیں ہے <sup>208</sup>

(۲) جنگی مصالح کے لئے زکوۃ کا استعال کرنا جس میں زکوۃ مجاہدین کے حوالہ نہ کی جائے، یہ صورت صرف مالکیہ کے نزدیک جائز ہے، دیگر فقہاء اس کی اجازت نہیں دیتے، شافعیہ نے ایک صورت وقف کی نکالی ہے، کہ زکوۃ سے جنگی سازوسامان خرید کر جہاد کے لئے وقف کر دیا جائے، یعنی مجاہدین بعد از استعال حکومت کو واپس کر دیں، یہ صورت ان کے نزدیک جائز ہے، حنابلہ اس کو بھی جائز نہیں کہتے۔۔۔در اصل اس صورت میں تملیک نہیں پائی جاتی جو کہ بنیادی شرط ہے، اسی لئے عام فقہاء کو اس سے اختلاف ہے

<sup>208 -</sup> ردالمخارج ۲ ص ۱۱، فتح القديرج ۲ ص ۱، المغنى ج ۲ ص ۳۳۸، الشرح الكبير مع الدسوقى ج اص ۹۷، المجموع ج ۲ ص ۲۱۳،۲۱۲ و 10% - الدسوقى ج اص ۹۷، المجموع ج ۲ ص ۲۱۳،۲۱۲، المغنى ج ۲ ص ۳۳۷،۲۳۸

ایک قول اور بعض حنفیہ کی رائے بیہ ہے کہ حج بھی فی سبیل اللہ میں داخل ہے،اور اس کے لئے زکوۃ استعمال کی جاسکتی ہے <sup>210</sup>

> اس لئے کہ ایک روایت میں خود نبی کریم مَنَّاتِیْمُ نے جج کوفی سبیل اللہ قرار دیاہے: فہلا خرجت علیہ فإن الحج من سبیل الله 211 ترجمہ: تواونٹ پر سوار ہو کر کیوں نہیں نکلی ؟ جج بھی فی سبیل اللہ میں داخل ہے۔

#### قرآن وسنت میں فی سبیل الله کا استعال

قرآن مجید میں جہاں" فی سبیل اللہ" سیاق وسباق کے ساتھ آیا ہے، وہاں اس کے متعدد معانی لئے گئے ہیں، جس کی تعیین سیاق وسباق سے ہوتی ہے، مگر قرآن میں فی سبیل اللہ کا ایک استعال انفاق کے صیغہ یا معنیٰ کے ساتھ ہوا ہے، تمام استعالات پر نظر ڈالنے سے معلوم ہو تاہے کہ اس استعال میں دومعنیٰ میں سے کوئی ایک معنیٰ مرادلیا گیا ہے،ایک معنیٰ عام اور دوسر امعنیٰ خاص، معنیٰ عام سے مراد مطلق راہ خیر ہے،اور معنیٰ خاص سے مراد خاص جہاداوراحیاء کلمۂ اسلام ہے۔

مصارف زکوۃ میں جو فی سبیل اللہ کااستعال ہواہے ،وہ اگر چپہ لفظاً صیغۂ انفاق کے ساتھ نہیں ہوا ہے ،لیکن صدقہ کے لفظ سے انفاق کامعنی مفہوم ہو تاہے ، سوال میہ ہے کہ یہاں معنی خاص مر ادہے یامعنی عام ؟اس کے لئے ہمیں درج ذیل نکات کو پیش نظر ر کھنا ہو گا۔

(۱) اگر فی سبیل اللہ سے مرادعام جہات خیر لئے جائیں، تومصارف زکوۃ کو آٹھ (۸) اصناف میں محصور کرنالغوہو گا، بلکہ اس وقت آٹھ اقسام بیان کرنے کی بھی ضرورت نہ تھی، صرف فی سبیل اللہ کہدینا کافی تھا، اس لئے کہ تمام اصناف اس میں خودہی داخل ہوجاتے کہ بیہ تمام خیرہی کے مختلف راستے ہیں، مگر قرآن کاسب کوالگ الگ شار کرنااس بات کی دلیل ہے یہال عام معنی مراد نہیں ہے۔

<sup>------</sup> حواشى \_\_\_\_\_\_\_ حواش

<sup>210 -</sup> المغنى ج ٢ ص ٢١٨، المجموع ج ٦ ص ٢١٢، ر دالمخارج ٢ ص ٦٧

<sup>211 -</sup> ابوداؤد باب العمرة ج ۲ ص ۱۵۰ حدیث نمبر ۱۹۹۱ ط دارالکتاب العربی بیر وت، صیح ابن خزیمة گرج ۴ ص ۷۲ حدیث نمبر ۲۳۷۲ ط المکتب الاسلامی بیر وت <u>۴۷۹</u>ء

(۲) بہت سی احادیث میں فی سبیل اللہ کا مطلق استعال جہاد کے معلیٰ میں ہواہے، مثلاً:
طر انی کی روایت ہے کہ صحابہ ایک دن حضور مُنَّیْ اللّٰہ کی ساتھ تھے، اسی اثنا انہوں نے ایک صحت مند جو ان کو دیکھاجو بکریاں چرار ہاتھا اور کہا کہ کاش اس کی طاقت وجو انی اللّٰہ کی راہ میں خرج ہوتی:
عن سعید بن المسیب قال قال عمر: کنا مع رسول الله – صلی الله علیه وسلم – علی جبل فاشرفنا علی واد فرأیت شابا یرعی غنما له، أعجبنی شبابه فقلت: یا رسول الله وأی شاب لو کان شبابه فی سبیل الله <sup>212</sup> شبابه فقلت کی مراد جہاد اسلامی ہی تھا، طاقت وجو انی کی سبسے زیادہ ضرورت اسی میں ہوتی ظاہر ہے کہ ان کی مراد جہاد اسلامی ہی تھا، طاقت وجو انی کی سبسے زیادہ ضرورت اسی میں ہوتی

--

ایک صحیح حدیث میں حضرت عمر ابن الخطاب کا یہ جملہ نقل کیا گیا ہے: حملت علی فرس فی سبیل الله  $^{213}$ 

یہاں بھی سبیل اللہ جہاد کے معلٰی میں ہے۔

عن أنس بن مالك رضي الله عنه عن النبي صلى الله عليه و سلم  $\stackrel{}{\sim}$  قال (لغدوة في سبيل الله أوروحة خير من الدنياومافيها)  $^{214}$ 

الله كى راه ميں نكلنا صبح وشام اور دنياومافيهاسے بہتر ہے۔

212 - كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ج 4 ص 607 حديث غبر : 11760 المؤلف : علاء الدين علي بن حسام الدين المتقي الهندي البرهان فوري (المتوفى : 975هـ)الحقق : بكري حياني – صفوة السقاالناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الطبعة الخامسة ،1401هـ/1981م مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية

 $^{213}$ : صحيح البخاري ] ج 2 ص 542 حديث غبر:  $^{1419}$  المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة،  $^{1407}$  —  $^{1987}$  تحقيق: د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6 مع الكتاب: تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{214}$ : صحيح البخاري ] ج 3 ص  $^{214}$  حديث غبر:  $^{2639}$  المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة،  $^{1497}$  —  $^{1407}$  تحقيق: د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6 مع الكتاب: تعليق د. مصطفى ديب البغا

یہاں بھی فی سبیل اللہ بلاشبہ جہاد کے معلیٰ میں ہے۔

أبا هريرة رضي الله عنه يقول:قال النبي صلى الله عليه و سلم:من احتبس فرسافي سبيل الله إيمانابالله وتصديقابوعده فإن شبعه وريه وروثه وبوله في ميزانه يوم القيامة) 215

ترجمہ:جواللہ پاک پرایمان اوراس کے وعدہ پر صدافت کے یقین کے ساتھ اللہ کی راہ میں کوئی گھوڑاو قف کرے تواس گھوڑا کی سیر ابی ، آسودگی ،اور پیشاب پاخانہ سب قیامت کے دن اس شخص کی میز ان میں تولا جائے گا۔

یہاں بھی فی سبیل اللہ سے مر اد جہاد ہے۔

رضى الله عنه – قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ – صلى الله عنه بنا قَالَ رَسُولُ اللهِ – صلى الله عليه وسلم - « مَا مِنْ عَبْدٍ يَصُومُ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللهِ إِلاَّ بَاعَدَ اللهُ بِذَلِكَ اللهُ عِليه وسلم - « مَا مِنْ عَبْدٍ يَصُومُ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللهِ إِلاَّ بَاعَدَ اللهُ بِذَلِكَ اللهُ عِنْ عَبْدٍ يَصُومُ 216 الْيَوْمِ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِسَبْعِينَ خَرِيفًا 216

ترجمہ: جب کوئی بندہ اللہ کی راہ میں ایک دن روزہ رکھتاہے، تواللہ پاک اس کے بدلے اس کو جہنم سے ستر (+2)سال کے بقدر دور کر دیتے ہیں۔

اللهِ - صلى الله عليه وسلم - قَالَ «مَا اغْبَرَّتْ قَدَمَا عَبْدٍ فِي اللهِ عَبْدٍ فِي اللهِ عَبْدٍ فِي اللهِ

<sup>------</sup> حواش \_\_\_\_\_\_

 $<sup>^{215}</sup>$ : صحيح البخاري ] ج  $^{2}$  ص  $^{2}$  حديث غبر:  $^{2}$  المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{2}$   $^{2}$   $^{2}$  المغلق ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء:  $^{2}$  مع الكتاب: تعليق د. مصطفى ديب البغا الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء:  $^{2}$  مع الكتاب: تعليق د. مصطفى ديب البغا أستاذ  $^{2}$   $^{2}$  المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{2}$  ص  $^{2}$  حديث غبر:  $^{2}$  المؤلف: أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق: الناشر: دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة. بيروت الطبعة: عدد الأجزاء: ثمانية أحزاء في أربع مجلدات

سَبِيلِ اللهِ فَتَمَسَّهُ النَّارُ 217

ترجمہ: جس بندہ کے پاؤں پراللہ کی راہ میں دھول پڑی ہو گی ،اس کو آگ جھو نہیں سکتی۔

ان دونوں روایتوں میں بھی فی سبیل اللہ جہاد ہی کے معنی میں استعال کیا گیاہے۔
﴿ ایک صدیث میں ساتویں مصرف فی سبیل الله کی تشر تے غازی فی سبیل الله ہے:
عَنْ عَطَاءِ بْنِ یَسَارٍ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صلی الله علیه وسلم – قَالَ ﴿ لاَ تَحِلُ الصَّدَقَةُ لِغَنِیِّ إِلاَّ خِمْسَةٍ لِغَازٍ فِی سَبِیلِ اللهِ الحدیث 218

اس حدیث میں فی سبیل اللہ کے ساتھ غازی کی قید مرادالہی کو متعین کررہی ہے۔

ان دلائل و قرائن سے واضح ہو تاہے کہ فی سبیل اللہ کااصل مصداق غازی اور مجاہد ہے ، جن حضرات نے اس کی تفسیر حج سے کی ہے وہ مر جو ح ہے ، اسی طرح جن حضرات نے فی سبیل اللہ میں مصالح عامہ یا جہات خیر مر ادلئے ہیں ، وہ بھی صحیح نہیں ہے ، ہم مخضر طور پر ان حضرات کے دلائل پر نگاہ ڈالتے ہیں ، جنہوں نے فی سبیل اللہ میں غزوہ کے سواد و سرے معانی مر ادلئے ہیں:

#### مخالف دلائل كااحتساب

 $^{217}$ : صحيح البخاري ] ج 3 ص  $^{205}$  حديث غبر:  $^{2656}$  المؤلف: محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر: دار ابن كثير ، اليمامة — بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{207}$  —  $^{207}$  تحقيق: د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة — جامعة دمشق عدد الأجزاء: 6 مع الكتاب: تعليق د. مصطفى ديب البغا  $^{218}$  — سنن أبي داود ج 2 ص 38 حديث غبر:  $^{207}$  المؤلف: أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر: دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء: 4 مصدر الكتاب: وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي [ ملاحظات بخصوص الكتاب ]

قر آن وسنت اوراسلامی عرف ومزاح کا تقاضاہے،اوراسی پرجمہور علماء کا اجماع بھی ہے۔

(۲) فی سبیل اللہ کے عموم پر ایک دلیل باب القسامة کی وہ حدیث پیش کی جاتی ہے، جس کا حاصل ہے ہے کہ ایک صحابی (حضرت سہیل بن ابی حثمة ) کو خیبر میں یہو دیوں نے قتل کر دیا تھا، ان کے قاتل کا پیتہ نہ چل سکا، تورسول اللہ صَلَّا لَیُّنِیْم نے اس صحابی کاخون بہاصد قد کے اونٹوں سے ادافر مایا، اس حدیث سے بہ استدلال کرنے کی کوشش کی گئی ہے کہ خون بہادینا محض ایک کار خیر اور مصالح عامہ کے قبیل سے ہے، اس میں حضور صَلَّا لَیْکُم نے زکوۃ کا مال صرف کیا۔

اس استدلال کے کئی جوابات دیئے گئے ہیں:

(الف) مالکیہ (جن کے نزدیک جہاد کے تمام ابواب میں مال زکوۃ خرج کرنے کی اجازت ہے)

ہمتے ہیں کہ حضرت سہیل بن ابی حثمہ ؓ کے واقعہ میں حضور مَثَلُّ ﷺ نے صدقہ کے اونٹوں سے جو دیت ادا فرمائی

، وہ بھی جہاد ہی کی ایک نوع ہے ،اس لئے کہ اس قتل کا تعلق یہو دسے تھا، دشمنوں نے حضرت سہیل ؓ کو قتل

کیا تھا مگر اس کے لئے کوئی ثبوت نہ تھا، اس وقت ممکن تھا کہ سہیل کے خاند ان اور یہو د کے در میان جہاد کے

ماسوا ایک دوسری قبا کلی جنگ شروع ہو جاتی ، اور ایک بڑے فتنہ کا سبب بنتی، جس سے جہاد کی معنویت متاثر

ہوتی اور اس کی زدمیں عام مسلمان بھی آسکتے تھے ، آپ نے اس فتنہ کے سدباب کے لئے مال زکوۃ سے دیت

اداکر دی توگویا ہے بھی جہاد ہی کا ایک باب تھا 219۔

(ب) شافعیہ اس واقعہ کوغار مین میں داخل مانتے ہیں، اس لئے کہ غار مین کے مفہوم میں ان کے نزدیک دو قبیلوں کے در میان پیدا ہونے والی کشیدگی کوختم کرنے کے لئے جواخر اجات ہوتے ہیں، وہ مال زکوۃ سے لئے حاسکتے ہیں، اور یہاں یہی صورت حال تھی:

الغارم من لزمم دين و لايملك نصاباًفاضلاً عن دينم وقال الشافعي من تحمل غرامة في اصلاح ذات البين و اطفاء

<sup>219 -</sup> احكام القرآن جسس ٩٥٨

الثائرة بين القبيلتين 220

(ج)علامہ قرطبی ؓ نے اپنی کتاب "المفہم" میں اس کا یہ جو اب دیا ہے کہ صدقہ کے اونٹ سے خون بہااداکر نادراصل تالیف قلب کے طور پر تھا، اس لئے کہ اگر خون بہانہ دیاجا تا جب کہ قاتل کا پتہ نہ تھا اور یہود دینے کو تیار نہ تھے، تو حضرت سہیل ؓ کے ورثہ کادل ٹوٹ جاتا، اس لئے آپ نے تالیف کے لئے زکو ق کے مال سے خونبہااداکیا، اس تفسیر کی روسے گویا یہ واقعہ فی سبیل اللہ کے بجائے مؤلفۃ القلوب کے دائرے میں آتا ہے ۔

(د) یہ جوابات تو درایتی نقطۂ نظر سے ہیں، محد ثین نے اپنے روایتی طرز کے مطابق روایت کے اس عکر ہے "فو داہ مأة من ابل الصدقۃ" پر کلام کیا ہے، تمام شار حین بخاری نے یہ لکھا ہے کہ من ابل الصدقۃ کالفظ اس سند کے ایک راوی "سعید ابن عبید" کی غلطی کا نتیجہ ہے، انہوں نے اپنی طرف سے من ابل الصدقۃ کا اضافہ کر دیا ہے، اس لئے کہ اس روایت کی دوسر کی سندوں میں جو یکی بن سعید اور دیگر سے منقول ہیں، الفاظ یہ وار دہوئے ہیں: فو داہ مأة من عندہ "کہ حضور صَلَّ اللَّائِمُّ مِن ابنی جانب سے خون بہا اداکیا، یکی ہیں سعید نے صدقہ کے لفظ کوراوی کی غلطی قرار دیا ہے، نسائی میں یہ تفصیل موجود ہے:

أخبرنا محمدبن بشارقال حدثنا عبدالوهاب قال سمعت يحيى بن سعيديقول أخبرني بشيربن يسارعن سهل بن أبي حثمة أن عبد الله بن سهل الانصاري ومحيصة بن مسعود خرجاإلى خيبرفتفرقافي حاجتهما فقتل عبد الله بن سهل الانصاري فجاء محيصة وعبدالرحمن أخوا لمقتول و حويصة بن مسعود حتى أتوا رسول الله صلى الله عليه وسلم فذهب عبد الرحمن يتكلم فقال له

<sup>------</sup> حواشی ------

المبسوط للسرخسي ج 8 ص 16 تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة و تحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر التوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م\* شرح فتح القدير 4 ص 4 كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي سنة الولادة / سنة الوفاة 4 ها الفكر كان النشر بيروت عدد الأجزاء

<sup>221 -</sup>فتح البارى ج ١٢ ص ٢٣٥

رسول الله صلى الله عليه وسلم الكبرالكبر فتكلم محيصة وحويصةفذكروا شأن عبد الله بن سهل فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم تحلفون خمسين يمينا فتستحقون قاتلكم قالاولم نشهد ولم نحضر فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم فتبرئكم يهود بخمسين يمينا قالوا يا رسول الله كيف نقبل أيمان قوم كفارقال فوداه رسول الله صلى الله عليه وسلم قال بشيربن يسار قال لى سهل بن أبي حثمةلقد ركضتني فريضةمن تلك الفرائض في مربد لنا أخبرنا محمد بن منصور المكى قال حدثنا سفيان قال حدثنا يحيى بن سعيد عن بشير بن يسار عن سهل بن أبي حثمة قال وجد عبد الله بن سهل قتيلا فجاء أخوه وعماه حويصة ومحيصة وهما عما عبد الله بن سهل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فذهب عبد الرحمن يتكلم فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم الكبر الكبر قالا يا رسول الله إنا وجدنا عبد الله بن سهل قتيلا في قليب من يعنى من قلب خيبرفقال النبي صلى الله عليه وسلم من تتهمون قالوا نتهم يهود قال فتقسمون خمسين يمينا أن اليهود قتلته قالوا وكيف نقسم على ما لم نر قال فتبرئكم اليهود بخمسين أنهم لم يقتلوه قالوا وكيف نرضى بأيماهم وهم مشركون فوداه رسول الله صلى الله عليه وسلم من عنده---

\*-الحارث بن مسكين قراءةعليه وأناأسمع عن بن القاسم قال حدثنيمالك عن يحيى بن سعيد عن بشير بن يسار أنه أخبره: أن عبد الله بن سهل الأنصاري ومحيصة بن مسعود خرجا إلى خيبر فتفرقا في حوائجهمافقتل عبد الله بن سهل فقدم محيصةفأتى هو وأخوه حويصة

وعبد الرحمن بن سهل إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم فذهب عبد الرحمن ليتكلم لمكانه من أخيه فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم كبر كبر فتكلم حويصة ومحيصة فذكراشأن عبد الله بن سهل فقال لهم رسول

الله صلى الله عليه و سلم تحلفون خمسين يمينا وتستحقون دم صاحبكم أوقاتلكم قال مالك قال يحيى فزعم بشير أن رسول الله صلى الله عليه و سلم وداه من عنده قال أبو عبدالرحمن خالفهم سعيد بن عبيد الطائي-\*-أخبرنا أحمد بن سليمان قال حدثنا أبو نعيم قال حدثنا سعيد بن عبيد الطائى عن بشير بن يسار وزعم أن رجلا من الأنصار يقال له سهل بن أبي حثمة أخبره: أن نفرا من قومه انطلقوا إلى خيبرفتفرقوافيها فوجدوا أحدهم قتيلا فقالوا للذين وجدوه عندهم قتلتم صاحبنا قالوا ما قتلناه ولاعلمنا قاتلا فانطلقوا إلى نبي الله صلى الله عليه و سلم فقالوا يا نبي الله انطلقنا إلى خيبر فوجدنا أحدنا قتيلا فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم الكبر الكبر فقال لهم تأتون بالبينة على من قتل قالوامالنابينة قال فتحلفون لكم قالوالانرضى بأيمان اليهود وكره نبي الله صلى الله عليه و سلم أن يبطل دمه فوداه مائة من إبل الصدقة قال أبو عبد الرحمن لا نعلم أن أحدا تابع سعيد بن عبيد الطائي على لفظ هذا الحديث عن بشير بن يسار وسعيدبن عبيد ثقةوحديثه أولى بالصواب عندناوالله أعلم خالفه عمرو بن شعيب<sup>222</sup>

 $<sup>^{222}</sup>$  - سنن النسائي الكبرى ج 4 ص  $^{210}$  ،  $^{210}$  حديث نمبر:  $^{6919}$  تا  $^{6921}$  المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر : دار الكتب العلمية – بيروت الطبعة الأولى ،  $^{1411}$  –  $^{1991}$  تحقيق : د. عبد الغفار سليمان البنداري , سيد كسروي حسن عدد الأجزاء :  $^{6}$ 

منقول ہے من ابل الصدقة كالفظ آياہے، غرض ابل الصدقة كالفظ قابل اعتبار نہيں ہے 223 (ه) اس لئے محد ثين نے دوسرى صحیح اور مستندروایات (جن میں من عنده یامن قبله كالفظہ) كى بناپر حدیث كابه مطلب بیان كیاہے كه حضور مَلَّا لَیْمُ نے خونبہا اپنی طرف سے یعنی بیت المال كے خصوصی فنڈسے اداكیا جو اس قسم كے مصالح عامه كے لئے مختص تھا۔

(و) بعض محدثین نے دونوں روایات میں تطبیق دیتے ہوئے مطلب یہ بیان کیاہے کہ چونکہ اس وقت اتفاق سے بیت المال کے مصالح عامہ کے فنڈ میں خون بہاکے لئے اونٹ موجو دنہ تھے،اس لئے آپ نے بیت المال کے خصوصی فنڈ سے صد قات کے اونٹ خرید کرخون بہاکے لئے عطافرمائے۔

(ز) محدثین نے اس کا ایک جواب ہے بھی دیاہے کہ اس حدیث میں صدقہ کالفظ اپنے خاص اصطلاحی معنیٰ میں نہیں ہے، بلکہ عام معنیٰ میں مستعمل ہے، جیسے کار خیر میں خرچ کرنے کو صدقۂ نافلہ اور عطیہ وغیرہ بھی بولتے ہیں ، تواصل میں حضور مَنَّی اللَّهِ اَلَّمَ اللَّهِ اَلَّمَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ال

(۳) جن حضرات نے فی سبیل اللہ کے ذیل میں جج کو بھی شامل کیاہے ، انہوں نے اپنے استدلال میں وہ روایات پیش کی ہیں جن میں محبوس فی سبیل اللہ اونٹ کو آپ نے جج کے لئے استعال کرنے کی اجازت دی تھی ، اس سے بظاہر معلوم ہو تاہے کہ فی سبیل اللہ کے ذیل میں جج بھی داخل ہے۔

کمراس کے جواب کے طور پر عرض ہے کہ اس باب میں جوروایت حضرت ابن عباس کی سند سے منقول ہے، وہ تو صحیح ہے، مگر ام معقل کی روایت پر محد ثین نے کلام کیا ہے، علامہ نووی ٹنے نثر ح مہذب میں اس پر کلام کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ام معقل کی روایت محمد بن اسحاق کی سند سے ہے، اور محمد ابن اسحاق میں اس پر کلام کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ام معقل کی روایت محمد بن اسحاق کی سند سے ہے، اور محمد ابن اسحاق میں اس پر کلام کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ام معقل کی روایت محمد بن اسحاق کی سند سے ہے، اور محمد ابن اسحاق میں اس پر کلام کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ام معقل کی روایت محمد بن اسحاق کی سند سے ہے، اور محمد ابن اسحاق کی سند سے ہے، اور محمد ابن اسحاق کی سند سے بے مواث کی مواث کی سند سے بے مواث کی مواث کی مواث کی سند سے بے مواث کی مواث کی مواث کی سند سے بے مواث کی موث کی مواث کی مواث

<sup>223 -</sup> سنن أبي داود ج 4 ص 301 حديث نمبر:4526 المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية وأشاروا إلى جمعية المكنز الإسلامي

<sup>224 -</sup> فتح الباري ج١٢ ص ٢٣٥، عمدة القاري ج٢٣ ص ٥٩، ارشاد الساري ج٠ اص ٦٢

مدلس ہیں،ان کاعنعنہ مقبول نہیں ہے،جب کہ ام معقل کی حدیث محد بن اسحاق نے عن کہہ کر نقل کی ہے، اس لئے یہ روایت نا قابل اعتبار ہے <sup>225</sup>۔

کہ دوسر اجواب جواس طرح کی تمام احادیث کا مشتر کہ جواب ہے کہ ان روایات سے صرف اتنا مفہوم ہو تاہے کہ جج کو فی سبیل اللہ کہاجاسکتاہے ، لیکن اس سے بیہ کہاں ثابت ہو تاہے کہ فی سبیل اللہ کالفظ جب بھی بولا جائے اس میں جج ضر ور داخل ہو گا ، ہماری گفتگواس سے نہیں کہ جج لغوی معنیٰ میں فی سبیل اللہ جب بھی بولا جائے اس میں جج ضر ور داخل ہو گا ، ہماری گفتگواس سے نہیں کہ جج لغوی معنیٰ میں فی سبیل اللہ کی اصطلاح میں جج داخل نہیں ہے ، صارف زکوۃ میں فی سبیل اللہ کی اصطلاح میں جج داخل نہیں ہے ، صرف غزوہ ہے۔

ﷺ تیسری بات بیہ ہے کہ ان روایات میں سے کسی میں بیہ ثابت نہیں کہ بیہ اونٹ صد قات کے سخے ،اوران کو جج کے لئے استعمال کیا گیا، بلکہ وقف کی نوعیت تھی کہ ان کو فی سبیل اللہ محبوس رکھا گیا تھا، اور پھر جج کے لئے ان کو استعمال کیا گیا،اس لئے ان روایات کا ہماری بحث سے کوئی تعلق ہی نہیں ہے۔

(س) فی سبیل اللہ کے ذیل میں جے کے قائلین ایک دلیل حضرت ابولاس کی وہ روایت پیش کرتے ہیں، جس کو امام بخاری نے تعلیقاً نقل کیا ہے، حضرت ابولاس کہتے ہیں کہ رسول اللہ صَالَّیْ اِلْمِیْ نے ہمیں جے کرنے کے لئے صدقہ کے اونٹ پر سوار کیا، اس روایت کو امام احمد، ابن خزیمہ اور حاکم وغیرہ نے سند متصل سے نقل کیا ہے، ۔۔۔ مگر ابن حجر نے اس روایت کے بارے میں لکھا ہے کہ اس کی سند میں محمد بن اسحاق ہیں، اور عن کے ذریعہ روایت کرتے ہیں، جب کہ محمد بن اسحاق مدلس ہیں، ان کاعنعنہ مقبول نہیں ہے، اور اسی بناپر محمد شابن المنذر نے اس روایت کے ثبوت وصحت میں شک کا اظہار کیا ہے <sup>226</sup>۔

(۵) بعض حضرات نے حضرت عبداللہ بن عباس ؓ اور حضرت عبداللہ بن عمر ؓ کے فتاویٰ کو دلیل میں پیش کیاہے ، کہ ان دونوں اکابر نے حج کے لئے صدقہ کے مال کو خرچ کرنے کا فتویٰ دیا تھا۔

اس میں پہلی بات توبیہ ہے کہ حافظ ابن حجرنے ان روایات کوسند کے اعتبار سے مضطرب 🖈 مگر اس میں پہلی بات توبیہ ہے کہ حافظ ابن

<sup>225 -</sup> المجموع شرح المهذب ح٢ص٢١٢

<sup>226 -</sup> فتح الباري جساص ٢٣٣

قرار دیاہے۔

دوسری بات بیہ ہے کہ بیران صحابہ کی اپنی رائے تھی،ان کے مقابلے میں جمہور صحابہ کامسلک بیر تھی کہ بیر ہے فی سبیل اللہ کے دائرے میں شامل نہیں ہے 227

ابن السبيل (مسافر)

مسافر کی دونشمیں ہیں،

(۱) ایسامسافر جو وطن سے باہر ہو اور وطن واپسی کے لئے اس کے پاس مال نہ ہو۔

ایسے مسافر کو باتفاق فقہاء زکوۃ دینا جائز ہے،اتنی رقم کہ وہ اپنے گھر واپس جاسکے،اس سے زیادہ دینا جائز نہیں،البتہ ایسے مسافر کے لئے فقہاء نے بعض شرطیں عائد کی ہیں:

(۱)مسلمان ہو اور ہاشمی نہ ہو۔

(۲)وطن واپسی کے لئے اس کے پاس کر ایہ موجو د نہ ہو،اگر چبکہ اس کے گھر میں مال موجو د ہو۔

(۳) مالکیہ، شافعیہ اور حنابلہ نے بیہ شرط لگائی ہے، کہ اس کاسفر برائے معصیت نہ ہو۔

(۴) چوتھی شرط صرف مالکیہ نے لگائی ہے، کہ کوئی قرض دینے والا بھی موجود نہ ہو، یہ اس وقت

ہے جب کہ مسافر گھریلوطور پر مالدار ہو کہ اس قرض کی ادائیگی کرسکے۔

حنفیہ کی رائے میر ہے کہ جو شخص گھر بلوطور پر مالدار ہو،اس کے لئے زکوۃ لینے سے بہتریہ ہے، کہ

اگر قرض ملناممکن ہو تو قرض لے لے ،اور وطن پہونچ کر قرض ادا کر دے 228

( دوسری قشم پیہ ہے کہ ایک شخص سفر میں تونہ ہولیکن کسی ضرورت کے تحت سفر کرنے کا ارادہ

ر کھتا ہو تو کیاز کو ہے اس کے لئے زاد سفر کا انتظام کیا جاسکتا ہے؟

جمہور علماء اس کی اجازت نہیں دیتے،البتہ اس شخص کا مال دوسرے مقام پر ہو اور خود اس کے

------ حواش ------

227 - فتح الباري جسس ٣٣٢

228 - الفروعج ٢٢ص ٢٢٤، روضة الطالبين ج٢ص ٢٣١، شامي ج اص ٢١، الدسوقي ج اص ٩٨، ٩٩٧

پاس خرچ کے لئے مال موجود نہ ہو اور اسے مال کی سخت ضرورت ہو، تو حنفیہ نے اس صورت کو ابن السبیل میں داخل کیاہے <sup>229</sup>

#### مدات کے در میان ترتیب

یہ آٹھ مدات ہیں، جن کا ذکر قر آن میں آیا ہے، زکوۃ دیتے وقت ان مدات کے در میان ترتیب کیاہو گی؟اور ادائیگی کے وقت ان میں کس کوتر جیجے حاصل ہو گی؟

شافعیہ اور حنابلہ کے نزدیک تمام مدات میں "عامل زکوۃ"کو اولیت حاصل ہے بیعنی تقسیم کا آغاز عامل سے کیا جائے گا،اس لئے کہ نظام زکوۃ کا مدار اسی کی محنت پر ہے اور زکوۃ سے اسے جو کچھ ملتا ہے معاوضہ محنت کے طور پر ملتا ہے۔

حنفیہ اور مالکیہ واقعی حاجت کا لحاظ کرتے ہیں چنانچہ حنفیہ کے نزدیک مقروض کو فقراء پرترجیج حاصل ہوگی، حنفیہ اور دیگر فقہاء نے پچھ اور اسباب ترجیح کا بھی ذکر کیا ہے، جو فقہ کی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ موجو دہیں 230

## قرآنی ترتیب کی حکمت

قر آن نے مدات زکوۃ کے بیان اور ان کی ترتیب میں خاص حکمت کالحاظ رکھا ہے، جبیبا کہ ما قبل میں ذکر کیا گیا کہ قر آن نے مدات زکوۃ کو دو حصوں میں منقسم کیا ہے، ایک حصہ میں شخصیت کو اہمیت دی گئ ہے، اور دو سرے حصہ میں ضروریات کو، دونوں حصوں میں قر آن نے ترتیب میں ضرورت واستحقاق کے مدارج کالحاظ کیا ہے، مثلاً:

<sup>229 -</sup>ر دالمحتارج ۲ ص ۲۱، ۲۲، الدسوقي ج اص ۴۹۷، المجموع ج ۲ ص ۲۱۵، روضة الطالبين ج ۲ ص ۳۱۸

<sup>230 -</sup> شامي ج ٢ ص ٢٩،٦١، الشرح الكبير ج اص ٩٩٨، المجموع ج ٢ ص ١٨٨، المغنى ج ٢ ص ١٨٨، الانصاف ج ٣ ص ٢٣٩

ہے کہ گھر کی محتاجی کا در جہ کر ارت فر دکی محتاجی سے زیادہ ہے۔

کاملین زکوۃ اصلاً اجیر ہوتے ہیں،اور اجیر کی اجرت اور محنت کش کا معاوضہ محنت کسی کی بلامحنت امداد سے زیادہ اہمیت رکھتی ہے۔

کہ مؤلفۃ القلوب میں ایسے افر اد بھی داخل ہیں جو اسلام کی نشر واشاعت، اسلامی فوجوں کی نصرت ومعاونت کے علاوہ زکوۃ کی وصولی میں بھی مددگار ہوتے ہیں اور اس پر ان کو کوئی معاوضہ نہیں ملتا، ایسے لوگوں کی دلجوئی کے لئے زکوۃ سے حصہ دیا جاتا ہے، تاکہ وہ مزید رغبت کے ساتھ اس میں دلچیسی لیں اور ہیت المال کا شعبہ صد قات زیادہ سے زیادہ مستکم ہو سکے، اصولی طور پر بلا معاوضہ محنت کرنے والوں کی دلجوئی وحوصلہ افزائی بامعاوضہ محنت کنندگان کی محنت سے زیادہ وزن رکھتی ہے۔

اس طرح دیکھئے تو قر آن نے جھوٹی ضرورت والے مصرف سے گفتگو کا آغاز کیااور پھر درجہ بدرجہ زیادہ سے تفتگو کا آغاز کیااور پھر درجہ بدرجہ زیادہ سے زیادہ مستحق اور قابل توجہ مدات کی طرف عروج کیااور چوشے مصرف پر بات پوری ہو گئی۔ اسی طرح مدات کے دو سرے جھے کی ترتیب "فی الرقاب "سے نثر وع ہوئی اور ابن السبیل پر جاکر ختم ہو گئی ہے:

ہ'' فی الرقاب''ایک مخصوص طبقہ کی ضرورت ہے، غلاموں کا طبقہ ،جو آج مفقود ہے۔ ﷺ''الغارمین'' مبتلائے قرض ہوناایک عام انسانی ضرورت ہے، کبھی بھی اور کوئی بھی شخص اس میں مبتلا ہو سکتا ہے۔

ہے" فی سبیل اللہ" کی اہمیت اس سے بھی زیادہ ہے، وہ اس طرح کہ دین اور امت کا تحفظ اس سے وابستہ ہے، نیز اس میں اپنے وطن سے نکل کر سفر کی صعوبتیں اٹھانی پڑتی ہیں، ملکوں ملکوں اور جنگل جنگل کی خاک جھاننی پڑتی ہے وغیرہ۔

ہے۔ کہ فی سبیل اللہ کے مسافر ایک مخصوص طبقہ کے لوگ ہوتے ہیں، کہ فی سبیل اللہ کے مسافر ایک مخصوص طبقہ کے لوگ ہوتے ہیں، جبکہ ابن السبیل کے عموم میں ہر وہ مسافر داخل ہے، جو معصیت کے علاوہ کسی بھی غرض سے سفر کررہاہو۔

اس طرح قر آن کریم نے جھوٹی سے جھوٹی، محدود سے محدود تر اور خاص سے خاص مصرف سے لیکر عام سے عام اور وسیع سے وسیع تر اغراض ومقاصد اور ضروریات کا احاطہ کیا ہے، اور جھوٹی سطح سے لیکر بڑی سطح تک اس کے دائرہ کو وسیع کیا گیا ہے۔

# ز کوۃ صرف بنیادی مسائل کاحل ہے

البتہ اس میں انسانی زندگی کی صرف بنیادی ضروریات اور مسائل کو پیش نظر رکھا گیاہے، جس پر زندگی کی بقااور اس کے تشخص وامتیاز کا تحفظ مو قوف ہے، اس نظام کے تحت انسانوں کے ترقیاتی منصوبوں اور اعلیٰ فلاحی چیزوں کو شامل نہیں کیا گیاہے، بلکہ ان کو بیت المال کے دیگر مدات کے لئے چھوڑ دیا گیاہے، نظام زکوۃ دراصل شعبہ نفر باہے، یعنی ایک عام انسان کو زندگی میں کن بنیادی ضرور توں اور مسائل سے سابقہ پڑسکتا ہے، اس نظام کے تحت صرف ان کا حل ڈھونڈا گیاہے ہم اگر ان مدات پر غور کریں گے تو یہ بات صاف طور پر محسوس ہوگی، مثلاً:

ﷺ فقراءومساکین "تواس نظام کی روح ہی ہیں اور زیادہ ترسر گر میاں انسانیت کے اسی کمزور طبقہ کو مستخام کرنے کے لئے جاری کی گئی ہیں، فقراءومساکین کے بعد عاملین زکوۃ کا ذکر آیا ہے، ظاہر ہے کہ نظام زکوۃ کا قیام انہی کی جدوجہدسے وابستہ ہے اور زکوۃ کاساراسر مایہ انہی کی مختوں سے جمع ہو تاہے، اس لئے ان کو بھی زکوۃ سے محروم کرنے کی کوئی وجہ نہیں تھی، کہ ان کے بغیر نہ زکوۃ کا سرمایہ فراہم ہو سکتا ہے اور نہ یہ نظام جاری رہ سکتا ہے۔

ہ عاملین کے بعد مؤلفۃ القلوب کاذکرہے، یہ بھی ہمارے معاشرہ کالازمی حصہ ہے، اگر کمزور دل اور ضعیف النجیال لوگوں کی مالی مد دنہ کی جائے تو اکثر وہ دشمنوں کی ساز شوں اور فریب کاریوں کا شکار ہوسکتے ہیں، اور اس طرح مسلمانوں کی افرادی قوت کمزور ہوسکتی ہے، افرادی قوت کو پختہ اور وسیع کرنا ایک مکمل معاشرہ کے لئے ضروری ہے، اس کے بغیر نہ اپنی حفاظت ہوسکتی ہے، اور نہ دشمن کی تدبیروں کو ناکام بنایا جا سکتا ہے۔

🖈 مؤلفة القلوب کے بعد غلامی کے مسکلے کو اہمیت دی گئی ہے،اس لئے کہ انسان کی شخصی آزادی

سب سے بنیادی ضرورت ہے، شخصی آزادی حاصل نہ ہو تو ذہن و فکر اور جہد و عمل کی آزادی بھی ممکن نہیں،
ﷺ فی الرقاب" کے بعد الغارمین کا تذکرہ ہے، قرض بھی ایک عام مجبوری اور اس کی ادائیگی ایک بنیادی ضرورت ہے، قرض ایک عام شخص کے لئے بدترین بوجھ ہے، جو ذہن و فکر اور محنت و عمل کی تمام ترصلاحیتوں کو معطل کر کے رکھ دیتا ہے۔

ﷺ الغارمین "کے بعد فی سبیل اللہ کاذکرہے، جہاد دفاع دین کے لئے لازمی ضرورت ہے جس قوم سے جہاد کی اسپرٹ رخصت ہو جاتی ہے، وہ بے وزن ہو کر رہ جاتی ہے، اور اندر کا ایمان بھی خطرہ میں چلاجا تا ہے۔

خی سبیل اللہ"کے بعد آخری مد کے طور پر ابن السبیل کا بیان آیا ہے سفر ایک عام انسانی ضرورت ہے،اس سے کسی کو چارہ کار نہیں اور ایک عام انسان ہی سفر کی تکلیفوں کو جھیلتا ہے،اور اس راہ کی بہت سی محرومیوں سے دوچار ہوتا ہے۔

اس طرح قر آن نے زکوۃ کے اس پورے سٹم کو عام انسانی زندگی کی ضرورت اور مسائل سے ہم آ ہنگ کیا ہے اس میں ملک و قوم یا انسانوں کے اعلیٰ طبقات کے لئے اونچی ترقیات کانہ تصور دیا گیا ہے ، اور نہ ان کی سطح کے مسائل ومشکلات کاحل اس سے وابستہ کیا گیا ہے ، .....اس لئے آج جولوگ اس نظام زکوۃ کے دائرہ کو وسیع کرنے کے آرزومند ہیں اور سرمایہ زکوۃ کو تعمیر وترقی کے مختلف پروگر اموں اور ملک وملت کے فلاحی منصوبوں میں لگانے کے خواہشمند ہیں ، دراصل انہوں نے اس نظام کا صحیح طور پر مطالعہ نہیں کیا اور نہ اس کی روح اور مزاج کو سمجھنے کی کوشش کی۔

بلاشبہ اسلام کے معاشی نظام میں انسانی معیشت کا کوئی پہلوتشنہ نہیں جیبوڑا گیاہے، لیکن زندگی اور ملک وملت کی وسیع ترضر وریات اور مطالبات کے لئے اسلامی بیت المال کے دوسرے شعبے موجود ہیں، اس لئے بجائے اس کے کہ زکوۃ کے مقررہ دائروں سے تجاوز کیاجائے، ضرورت اس کی ہے، کہ اسلام کے وسیع معاشی نظام سے استفادہ کیا جائے اور انسانوں کی اقتصادی مشکلات کا حل اس میں تلاش کیا جائے، واللہ اعلم مالصوا۔۔

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثر مي انڈيا

ا-شرکاء سیمینارکااس بات پراتفاق ہے کہ آیت مصارف زکوۃ (سورۂ توبہ:۲۰) نے جن آٹھ مصارف میں زکوۃ کو محدود کر دیاہے ان میں وہ قطعی ہے،اس پرکوئی اضافہ نہیں کیاجاسکتا،اورآیت مصارف زکوۃ میں مذکورآٹھ مصارف میں زکوۃ کاحصر حقیقی ہے اضافی نہیں ہے۔

۲-اس آیت میں مذکور" فی سبیل اللہ"کامصداق عام شرکاء سیمینار کے نزدیک غزوہ اور جہاد عسکری ہے،۔۔۔۔

۳-عام شرکاء سیمینار کاخیال ہے ہے کہ دور حاضر میں دینی اور دعوتی کاموں کے لئے درکار سرمایہ کی فراہمی میں پیش آنے والی دشواری کے باوجود شرعاً اس کی گنجائش نہیں ہے کہ زکوۃ کے ساتویں مصرف "فی سبیل اللہ "کادائرہ وسیع کرکے اس میں تمام دینی اور دعوتی کاموں کوشامل کرلیاجائے، کیونکہ قرون اولیٰ میں اس تعمیم وتوسیع کاکوئی ثبوت نہیں ملتا، نیز ایساکرنے سے مسلمانوں کے محتاج ،نادار، اور افلاس زدہ طبقہ کی مال زکوۃ کے ذریعہ کفالت جوز کوۃ کا اہم ترین مقصد ہے فوت ہوجائے گا۔

-----

# مدارس اسلاميه ميس اموال زكوة كااستعال

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ مدارس کے طلبہ اموال زکوۃ کے بہترین مصرف ہیں اور مدارس کو زکوۃ دینادوہرے اجرکاباعث ہے کہ ایک طرف اس سے زکوۃ کی ادائیگی ہوتی ہے تو دوسری طرف ہندستان جیسے ملکوں میں دین کی بقاا نہی مدارس کے ذریعہ قائم ہے اس طرح تحفظ دین اور احیاء اسلام جیسے کار عظیم میں بھی شرکت ہوتی ہے ،۔۔۔مدارس اسلامیہ کا بڑاانحصار ملت اسلامیہ کے نظام زکوۃ پر ہے ،اگر مدارس مسلمانوں کی زکوۃ سے محروم ہوجائیں تو بظاہر اسباب احیاء دین کا یہ شجرہ طوبی اپنی زندگی کھو بیٹے گا، یہ اللہ مسلمانوں کی زکوۃ سے محروم ہوجائیں تو بظاہر اسباب احیاء دین کا یہ شجرہ طوبی اپنی زندگی کھو بیٹے گا، یہ اللہ یاک کا بڑاکرم واحسان ہے کہ اس نے دورآخر کے علماء مجد دین کو اس جانب متوجہ فرمایا اور ان کو ہندستان جیسے غریب اور غیر اسلامی ملکوں کے لئے جہاں مسلمانوں کا اجتماعی شیر ازہ بھر چکا ہے، دین کے شحفظ و بقا کے لئے اسلام کے نظام زکوۃ کے وسیع تر استعمال کا سلیقہ القا فرمایا ، آج ان ممالک میں شحفظ دین کا وعدہ الہی انہی مدارس اسلام ہے ذریعہ پورا ہورہا ہے ، موجودہ حالات میں ان مدارس کی افادیت دوچند ہوگئ ہے ،اور ان مدارس اسلامیہ کے ذریعہ پورا ہورہا ہے ، موجودہ حالات میں ان مدارس کی افادیت دوچند ہوگئ ہے ،اور ان

مسلمانوں کو فریضہ کر کو ق سے سبکدوش ہونا ہی تھالیکن ان مدارس کی بدولت اس سبکدوشی کے علاوہ مسلمان تحفظ واحیاء دین کی اس عظیم ذمہ داری سے بھی عہدہ بر آ ہوتے ہیں جو بحیثیت خلیفہ ارض ان پر عائد ہوتی ہے ،اس لئے ان مدارس کے مصرف زکو ۃ ہونے میں کیاکلام ہوسکتا ہے ؟

# طلبه كمدارس كس مصرف مين داخل ہيں؟

کہ علماء کے درمیان اس باب میں کوئی اختلاف نہیں ہے ،البتہ اختلاف اس امر میں ہے کہ وہ مصارف قر آنی میں سے کس مصرف کے تحت آتے ہیں؟ (الف) ایک رائے یہ ہے کہ یہ ابن السبیل کے تحت آتے ہیں، اس رائے کا تذکرہ علامہ حصکفیؓ نے الواقعات کے حوالے سے کیا ہے ، نیز المبسوط اور جامع الفتادیٰ وغیرہ میں بھی اس کاذکر موجو دہے:

والغني لايمنع من تناولهاعند الحاجة كابن السبيل. بحر عن البدائع. وبهذا

التعليل يقوى ما نسب للواقعات من أن طالب العلم يجوز له أخذ الزكاة ولو غنيا إذافرغ نفسه لافادة العلم واستفادته لعجزه عن الكسب، والحاجة داعية إلى مالا بد منه، (الدر المختار) (قوله: ما نسب للواقعات والحاجة داعية إلى مالا بد منه، (الدر المختار) (قوله: ما نسب للواقعات فركر المصنف أنه رآه بخط ثقة معزيا إليهاقلت: ورأيته في جامع الفتاوى ونصه وفي المبسوط: لا يجوزدفع الزكاة إلى من يملك نصابا إلا إلى طالب العلم والغازي ومنقطع الحج لقوله عليه الصلاة والسلام إيجوزدفع الزكاة لطالب العلم وإن كان له نفقة أربعين سنة إقوله: من أن طالب العلم) أي الشرعي (قوله: إذا فرغ نفسه) أي عن الاكتساب قال ط: المراد أنه لا تعلق له بغير ذلك فنحو البطالات المعلومة وما قال ط: المراد أنه لا تعلق له بغير ذلك فنحو البطالات المعلومة وما يجلب له النشاط من مذهبات الهموم لا ينافي التفرغ بل هو سعي في أسباب التحصيل (قوله واستفادته)لعل الواو بمعنى أوالمانعة الخلو ط(قوله: لعجزه) علة لجواز الأخذ ط (قوله: والحاجة داعية إلى) الواو للحال

ہمارے بزرگوں میں حضرت مولانا اشرف علی تھانوی گی بھی یہی رائے ہے 233 (ب) جبکہ صاحب فقاوی الشر نبلالیة کے نزدیک طلبہ فی سبیل اللہ کے مصرف میں داخل ہیں ،علامہ سروجی آگرچہ اس کے قاکل نہیں ہیں مگر احناف کے متعدد اصحاب افتاء نے ان کے قول کو نا قابل قبول قرار دیاہے ،اور اس کی تردید کی ہے:

وقيل طلبة العلم )كذافي الظهيرية والمرغيناني واستبعده السروجي بأن

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>232 -</sup> حاشية رد المحتار على الدر المختار شرح تنوير الأبصارلابن عابدين. ج 2 ص 343الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ – 2000م. بيروت

<sup>233 -</sup> امداد الفتاويٰ ج٢ص ١٤

الآية نزلت وليس هناك قوم يقال لهم طلبةعلم قال في الشرنبلالية و استبعاده بعيدلأن طلب العلم ليس إلا استفادة الأحكام و هل يبلغ طالب رتبة من لازم صحبة النبي لتلقي الأحكام عنه كأصحاب الصفة فالتفسير بطالب العلم وجيه خصوصا وقد قال في البدائع في سبيل الله جميع القرب فيدخل فيه كل من سعى في طاعة الله وسبيل الخيرات إذا كان مجتاجا اه قوله ( وثمرة الاختلاف الخ )يشيرإلى أن هذا الاختلاف إنما هو في تفسيرالمراد بالآية لافي الحكم ولذا قال في النهر والخلف لفظي المرتفاق على أن الأصناف كلهم سوى العامل يعطون بشرط الفقرفمنقطع الخاج أي وكذامن ذكربعده يعطي اتفاقا وعن هذا قال في السراج وغيره الحديد

## (ح) ایک رائے ہے کہ طلبہ عاملین کے زمرہ میں آتے ہیں،اس کا تذکرہ فتح القدیر اور قہستانی وغیرہ میں ہے:

وذكر قبله عن الفتح أن طالب العلم قبل أن يتأهل عامل لنفسه لكن ليعمل بعده للمسلمين، قوله (والعمال) من عطف العام على الخاص لما في القهستاني أنه بالضم و التشديد جمع عامل وهو الذي يتولى أمور رجل في ماله وعمله كما قال ابن الأثير فيدخل فيه المذكر والواعظ بحق وعلم كما في المنية وكذا الوالي و طالب العلم و المحتسب و القاضي والمفتي والمعلم بلا أجر كما في المضمرات 235

اس اختلاف کے باوجو دتینوں گروہ طلبہ کے لئے زکوۃ کو حلال قرار دیتے ہیں،البتہ اس اختلاف

 $<sup>^{234}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصارلابن عابدين.  $^{2}$  ح ص  $^{340}$ الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر  $^{342}$  هـ  $^{340}$  م. بيروت. كذا في درر الحكام شرح غرر الأحكام لمحمد بن فراموز الشهير بمنلا خسرو (المتوفى  $^{397}$  هـ  $^{397}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> -ردالمحتار ج 4 ص<sup>235</sup>

کاااثر اس صورت میں ظاہر ہو گاجب طالب علم مالد ارگھر انے کا فر دہو، اور حصول علم کے جذبہ کے تحت کسی مدرسہ میں داخل ہو، جو حضرات طلبہ کو عامل یاابن السبیل کے تحت داخل مانتے ہیں ان کے نزدیک اس حالت میں بھی وہ بے تکلف مصرف زکوۃ ہیں،۔۔۔لیکن فی سبیل اللہ کی رائے کے پیچھے فقر کی شرط ملحوظ ہے اور اس اصول پر ہر ممکن احتیاط کی ضرورت ہوگی البتہ بقدر ضرورت یا کفایت کی قید تمام فقہاء کے نزدیک معتبر ہے بلکہ بعض فقہاء کی رائے تو یہ ہے کہ ضرورت سے زائد لینے کی صورت میں باقی رقم واجب الردہوگی ، گو کہ اکثر علماء کے نزدیک زکوۃ لیتے وقت تو احتیاط ضروری ہے لیکن احتیاط کے باوجو داگر زائدر قم آجائے تو استعال کر سکتا ہے:

نسب إلى بعض الفتاوى أن طالب العلم يجوزله أن يأخذالزكاةوإن كان غنياإذافرغ نفسه لإفادة العلم واستفادته لكونه عاجزا عن الكسب،و الحاجة داعية إلى ما لا بد منه ، وهكذا رأيته بخط موثوق و عزاه إلى الواقعات،والله – تعالى – أعلم ا ه .قلت : وقد رأيته أيضا في جامع الفتاوى معزياإلى المبسوط ونصه : وفي المبسوط لا يجوز دفع الزكاة إلى من يملك نصاباإلا إلى طالب العلم والغازي والمنقطع لقوله عليه السلام ويجوز دفع الزكاة لطالب العلم،وإن كان له نفقة أربعين سنة اه وهذا مناف لدعوى النهرتبعالفتح القدير الاتفاق تأمل (قوله : ولا يحل له أن يأخذ أكثر من حاجته)أقول : تقدم عن شرح المجمع أن ابن السبيل إذا وصل إلى ماله وبقي معه شيء من مال الزكاة الذي أخذه يحل له كما يحل لمولى المكاتب الذي عجز لكن لا منافاة فإن ما هنا معناه أنه يأخذ ما يغلب على ظنه أنه قدر الحاجة لا أكثر،ولا يخفى أنه مع غلبة الظن قد يفضل معه شيء فأفاد ما في المجمع أن هذا الفاضل يحل له كما

\*قوله ( لا يملك نصابا ) قيد به لأن الفقر شرط في الأصناف كلها إلا

<sup>------</sup> حواشی -------

<sup>66</sup>البحر الرائق شرح كنز الدقائق لزين الدين بن إبراهيم ج6

العامل وابن السبيل إذا كان له في وطنه مال بمنزلة الفقير بحر ونقل طعن الحموي أنه يشترط أن لا يكون هاشميا وقال في الفتح أيضا ولا يحل له أي لابن السبيل أن يأخذا كثر من حاجته و الأولى له أن يستقرض إن قدر ولا يلزمه ذلك لجواز عجزه عن الأداء ولا يلزمه التصدق عما فضل في يده عند قدرته على ماله كالفقير إذا استغنى والمكاتب إذا عجزوعندهامن مال الزكاة لايلزمهما التصدق اه قلت وهذا بخلاف الفقير فإنه يحل له أن يأخذ أكثر من حاجته وبهذا فارق ابن السبيل كما أفاده في الذخيرة 237

اس بحث سے ظاہر ہو تا ہے کہ طالب علم کے مصرف زکوۃ ہونے کامسکلہ تقریباعہد قدیم ہی سے طے شدہ ہے اور ان کے لئے زکوۃ کی وصولی کو جائز قرار دیا جاچکا ہے ،۔۔۔

## عام علاءاور خدام دین کا حکم

رہاعام علاء اور اصحاب تدریس کا معاملہ تو فقہی عبارات کے عموم میں وہ بھی داخل محسوس ہوتے ہیں، متعد د فقہاء نے ان کو عاملین کے زمر ہ میں شار کیا ہے ، اس لحاظ سے وہ تمام علاء مصرف زکوۃ قرار پاتے ہیں، متعد د فقہاء نے ان کو عاملین کے زمر ہ میں شار کیا ہے ، اس لحاظ سے وہ تمام علاء مصرف زکوۃ قرار پاتے ہیں جو خدمت دین میں پوری طرح مصروف ہیں ، اور ان کے پاس کسب معاش کے لئے فرصت میسر نہیں ہیں جو خدمت دین میں ہوں یا ہیرون وطن:

قوله (والعمال) من عطف العام على الخاص لما في القهستاني أنه بالضم والتشديد جمع عامل وهو الذي يتولى أمور رجل في ماله وعمله كما قال ابن الأثير فيدخل فيه المذكر و الواعظ بحق و علم كما في المنية وكذا الوالي وطالب العلم والمحتسب والقاضي والمفتي والمعلم بلا أجركما في المضمرات 238

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>237</sup> - حاشية ردا لمختار على الدرا لمختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة لابن عابدين. ج2 ص237 - ردا لمحتار ج4 ص217

البتہ جو علماء اپنے وطن سے باہر مقیم ہیں ،وہ تصریحات فقہاء کے مطابق فی سبیل اللہ کے ضمن میں بھی آسکتے ہیں اور ابن السبیل کے عموم میں بھی ، فی سبیل اللہ کا مصداتی ماننے کی صورت میں حنفیہ کے اصول پر فقر کی شرط لازمی ہوگی ، دراصل فی سبیل اللہ کی تشریح میں فقہاء نے اس نکتہ کو ملحوظ رکھا ہے کہ حفاظت دین ایک بنیادی ضرورت ہے ،جو پوری امت پر فرض ہے ، علماء اور اصحاب افقاء و قضاء نے اس اہم ترین ضرورت کے لئے اپنے کو مشغول کیا ہے اس لئے ان کی کفالت اصولی طور پر امت کے ذمہ فرض ہے اور زکوۃ اسلامی خزانہ کا حصہ ہے اس لئے ان کا استحقاق اس کے ساتھ قائم ہوتا ہے ، مسام فقہاء کے ایاں اس مد میں فقر کی شرط نہیں ہے ، لیکن حنفیہ کے نزدیک بیہ قید ملحوظ ہے اور فی زمانہ جس طرح دیانت وامانت کا فقد ان نظر آتا ہے اور اموال زکوۃ کا عام طور پر استحصال کیا جاتا ہے ، حنفیہ کی اس قید کی افادیت محسوس ہوتی ہے۔

خصوصا وقد قال في البدائع في سبيل الله جميع القرب فيدخل فيه كل من سعى في طاعة الله وسبيل الخيرات إذا كان محتاجا اه -----قوله (وغرة الاختلاف الخي يشير إلى أن هذا الاختلاف إنما هو في تفسير المراد بالآية لافي الحكم ولذاقال في النهروالخلف لفظي للاتفاق على أن الأصناف كلهم سوى العامل يعطون بشرط الفقرفمنقطع الحاج أي وكذا من ذكر بعده يعطي اتفاقا وعن هذا قال في السراج وغيره 239

والغني لا يمنع من تناولها عند الحاجة كابن السبيل. بحرعن البدائع . و بهذا التعليل يقوى ما نسب للواقعات من أن طالب العلم يجوز له أخذ الزكاة ولو غنيا إذا فرغ نفسه لافادة العلم واستفادته لعجزه عن الكسب، و

<sup>------</sup> حواشی ------

 $<sup>^{239}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصارلابن عابدين. = 2 ص = 34الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر = 342 م. بيروت. كذا في درر الحكام شرح غرر الأحكام لمحمد بن فراموز الشهير بمنلا خسرو (المتوفى = 397 هم = 397 خسرو (المتوفى = 397 ميروت)

الحاجة داعية إلى ما لا بد منه 240

#### تمليك زكوة كامسكه

کہ مدارس کے نظام میں سب سے اہم ترین مسکہ استعال زکوۃ کا ہے، زکوۃ کی وصولی طلبہ خود نہیں کرتے بلکہ مہتمین یا ان کے سفر اء کرتے ہیں ، اور یہیں سے شملیک زکوۃ کا مسکہ پیدا ہوتا ہے، پہلے زمانے میں صرف طلبہ یا علماء کے لئے جواز زکوۃ کا مسکہ تھا، جس کو طلبہ خود استعال کرتے تھے، لیکن آج اداروں کے تحت زکوۃ کی وصولی کا نظام بھی ہے ، ایک پوراعملہ اس میں مصروف ہوتا ہے ، زکوۃ سے طلبہ کا براہ راست تعلق نہیں ہوتا، اس لئے شملیک کی ضرورت محسوس ہوئی، تاکہ اموال زکوۃ پراصل مستحقین کا قضہ و تصرف ثابت ہو۔

فقہاءنے اس کی صراحت کی ہے کہ اموال زکوۃ پر اصل مستحقین کاخود قبضہ کرناضر وری نہیں ہے بلکہ اگر ان کی طرف سے ان کے وکلاء یانائبین قبضہ کرلیں توبیہ بھی کافی ہے:

(قوله: تمليكا) فلا يكفي فيها الإطعام إلا بطريق التمليك ولو أطعمه عنده ناويا الزكاة لا تكفي ط وفي التمليك إشارة إلى أنه لا يصرف إلى مجنون وصبي غير مراهق إلا إذا قبض لهما من يجوز له قبضه كالأب والوصي وغيرهما ويصرف إلى مراهق يعقل الأخذكما في المحيط قهستاني وتقدم تمام الكلام على ذلك أول الزكاة 241

وقيده في البحر بما إذا كان الدفع بغير أمر المديون فلو بأمره فهو تمليك من المديون فيرجع عليه لاعلى الدائن اه أي لأن من قضى دين غيره بأمره له أن يرجع عليه بلاشرط الرجوع في الصحيح فيكون تمليكامن المديون على سبيل القرض ثم هذا إذا لم ينوبالدفع الزكاة على المديون و

<sup>240 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار لمحمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ ج2ص273 - الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار لمحمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 208هـ ج2ص274 - ردالمحتار ج 7 ص227 باب مصرف الزكاة

إلا فلا رجوع له على أحدكما نذكر قريبا فافهم ،قوله ( فيجوز لو بأمره ) أي يجوزعن الزكاة على أنه تمليك منه والدائن يقبضه لحكم النيابة عنه ثم يصير قابضالنفسه فتح ----- قوله ( إن الحيلة ) أي في الدفع إلى هذه الأشياء مع صحة الزكاة ،قوله ( ثم يأمره الخ ) ويكون له ثواب الزكاة وللفقير ثواب هذه القرب بحر وفي التعبير بثم إشارة إلى أنه لو أمره أولا لا يجزي لأنه يكون وكيلا عنه في ذلك وفيه نظر لأن المعتبر نية الدافع ولذا جازت و إن سماها قرضا أو هبة في الأصح كما قدمناه فافهم قوله ( والظاهر نعم)البحث لصاحب النهر وقال لأنه مقتضى صحة التمليك ، قال الرحمتي والظاهر أنه لا شبهة فيه 242

تقریباً تمام ہی کتب فقہ میں اس مضمون کی عبارتیں موجود ہیں، جن میں نائبین کے ذریعہ کئے گئے قبضہ کااعتبار کیا گیاہے نیز مختلف مصالح کے تحت حیلہ کی تجویز بھی پیش کی گئی ہے۔

موجودہ مدارس کے اندر تملیک کے مختلف طریقے رائج ہیں وہ سب اپنی روح کے اعتبار سے درست ہیں بشر طیکہ ان کامقصد نظام مدرسہ کی درشگی اور علم دین کی خدمت ہونہ کہ محض مالی جمع واستحصال اور حیلہ برائے حیلہ۔

#### تملیک کے مختلف طریقے

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> - ردالمحتارج2 ص <sup>242</sup>

، اکابر دیوبند کے فتاویٰ میں اس طریقہ تتملیک کابار ہاذکر آیاہے <sup>243</sup>

اس كاماخذوہ حيلہ فقہی ہے جس كو تكفين ميت كے ضمن ميں اكثر مصنفين نے ذكر كيا ہے مثلاً: وحيلة التكفين بھا التصدق على الفقير ثم ہو يكفن فيكون الثواب لهما، وكذا في تعمير المسجد، وتمامه في حيل الاشباه 244

(۲) بعض مدارس میں یہ طریقہ رائج ہے کہ کسی مستحق یا محتاج شخص سے کہا جاتا ہے کہ تم اپنے طور پر قرض لیکر مدرسہ کی فلاں ضرورت میں خرچ کرواور خرچ کے بعد اس کو مدز کو ہ سے اتنی رقم دے دی جاتی ہے، جس سے وہ اپنے قرض کی ادائیگی کر سکے ، اس طریقہ کو عموماً مدرسہ کے تعمیری مسائل کے حل کے لئے اختیار کیا جاتا ہے۔

(۳) یاکسی شخص سے کہاجا تاہے کہ آپ قرض لیکر مدرسہ کی عمارت بنوادیں اور پھر بعد میں اس کا قرض زکوہ کی رقم سے اداکیاجا تاہے۔

حیلہ کی بیہ دونوں صور تیں بھی اپنی جگہ درست ہیں ،بشر طیکہ مقروض شخص نصاب کے بقدر ملکیت نہ رکھتا ہو ،اس لئے کہ غارم بھی مصرف زکوۃ ہے اور فقہاء نے مال زکوۃ سے ایسے مقروض شخص کی امداد کی اجازت دی ہے جو مختاج اور ضرورت مند ہو ،اس لئے مالدار مقروض کے قرض کی ادائیگی مال زکوۃ سے نہیں کی جائیگی:

والغارم من لزمه دين ولا يملك نصابا فاضلا عن دينه وقال الشافعي: من تحمل غرامة في إصلاح ذات البين وإطفاء الثائرة بين القبيلتين 245

<sup>243 -</sup> ويكھئے: فتاویٰ دارالعلوم دیو بندج6ص 85،86،89 مطبوعہ دارالعلوم دیو بند 1392ھ

<sup>244 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة لمحمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088 هـ ج2 ص 295

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> - الهداية للمرغينانيُّ ج 1 ص 110

ومديون والمراد من عليه الدين من أي جهة كان ولا يجد قضاء 246 ومديون لايملك نصابافاضلاعن دينه)وفي الظهيرية:الدفع للمديون أولى منه للفقير 247

#### تملیک کی ایک بہتر صورت

(۴) بعض مدارس میں یہ طریقہ بھی رائج ہے کہ جتناماہانہ خرج بشمول مطبخ، تعلیم و تنخواہ مدرسین وغیرہ آتاہے اس کو طلبہ کی تعداد پر تقسیم کرکے ہر ایک کے جصے میں آنے والی رقم بطور فیس مقرر کردی جاتی ہے ،اور وہ رقم ہر طالب علم کو وظیفہ کی صورت میں زکوۃ کی رقم سے اداکر دی جاتی ہے پھر فیس کے طور پروہ رقم ان سے وصول کرلی جاتی ہے ،حیلہ کی یہ صورت بھی جائز ہے بلکہ نسبتاً سہل اور مقاصد زکوۃ سے قریب ترہے ،اس لئے کہ اس میں کوئی قباحت شرعی موجود نہیں ہے۔

جہاں تک فیس کا معاملہ ہے تو طلبہ سے فیس لینے کی گنجائش ہے، فیس دراصل ان منافع کی اجرت ہے جو طلبہ مدارس سے حاصل کرتے ہیں، اور منافع کے عوض اجرت لینا جائز ہے، ہمارے بزرگوں میں حکیم الامت حضرت تھانوی ؓنے امداد الفتاویٰ میں مدارس کے لئے فیس لینے کی اجازت اسی اجرت منافع کی بنیاد پر دی ہے، حضرت تھانوی ؓ لکھتے ہیں:

"فیس اجرت است ، اجرت عمل که نفعش به نابالغ عائد باشد از مال او گرفتن جائز است باذن ولی <sup>248</sup>

 $<sup>^{246}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحرعبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة  $^{246}$  سنة الوفاة  $^{1478}$ ه ج  $^{100}$  مكان النشر لبنان/ يروت

<sup>247-</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ،المؤلف : محمد علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088ه ج2 ص 375

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> -امدادالفتاويٰ ج3ص394

فیس وصول کر سکتاہے ،البتہ جو طلبہ خود سے فیس اداکرنے کی اہلیت نہ رکھتے ہوں،وہ خزانہ مدرسہ سے اپنا استحقاق ثابت کرکے زکوۃ حاصل کریں گے اور پھر فیس اداکریں گے۔۔۔ایک فقہی جزئیہ سے اس پرروشنی پڑتی ہے:

وحيلة الجواز أن يعطي مديونه الفقير زكاته ثم يأخذها عن دينه 249

اس جزئیہ میں ایک ایسے شخص کے لئے جس کا قرض کسی فقیر پر ہواوراس فقیر کے پاس مال آنے کے ابھی بظاہر امکانات نہ ہوں ایسے فقیر سے اپنا قرض وصول کرنے کی تدبیر یہ بتائی گئ ہے کہ قرض دہندہ اپنا مال کی زکوۃ اس فقیر کو دے دے اور پھر اس سے اپنے قرض کے مطالبے میں وہ مال وصول کرلے۔

اپنا اللہ علم سے یہ فیس ابتدائے ماہ میں بھی لی جاسکتی ہے اور اختتام ماہ پر بھی، مگر بہتر یہ ہے کہ اختتام ماہ پر لی جائے تاکہ اگر خدانخواستہ وہ طالب علم فرار ہو جائے تو مدرسہ اس کے حصہ کے مال زکوۃ سے اپنا قرض وصول کرلے، "ظفر بالحق" کے اصول پر فقہاء نے اس کی اجازت دی ہے:

ابنا قرض وصول کرلے، "ظفر بالحق" کے اصول پر فقہاء نے اس کی اجازت دی ہے:

ولو امتنع المدیون مدیدہ وأخذها لکونه ظفر بجنس حقه، فإن مانعه رفعه للقاضی کے دفعہ للقاضی

طلبہ سے مختار نامہ بنوانا

کہ اس کی بہتر اور محفوظ صورت ہیہے کہ مستحق طلبہ سے پیشگی اجازت لے لی جائے کہ فیس کی واجب الادار قم مدرسہ خود تمہارے حصہ کی زکوۃ سے وضع کرلے گا،۔۔۔اجازت لینے کی آسان شکل ہیہے کہ فارم داخلہ یا الگ سے کسی مختار نامہ پر ان سے اور نابالغ ہونے کی صورت میں ان کے اولیاء سے دستخط لے لی جائے اور حسب ضرورت جملہ اختیارات و تصرفات کی اجازت حاصل کرلی جائے، تومیرے خیال میں مہتم مدرسہ کو جملہ مدات ضرورت میں اموال زکوۃ کے استعمال کی اجازت ہوگی۔

أما دين الحي الفقير فيجوز لو بأمره ،---- ( قوله : فيجوز لو بأمره ) أي

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> - الدرالمختارج 3 ص 294

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> - الدر المختار ج2ص294

يجوزعن الزكاةعلى أنه تمليك منه والدائن يقبضه بحكم النيابة عنه ثم يصير قابضا لنفسه فتح<sup>251</sup>

### مهتهم مدرسه کی شرعی حیثیت

کی یہاں ایک اہم ترین مسکلہ مہتم مدرسہ کی حیثیت نثر عی کے تغیین کا ہے یعنی وہ طلبہ کاو کیل اور نما کندہ ہے یاز کو قدم ہندگان کا؟ — یہ مسکلہ ایک دور میں کافی معرکۃ الآراءرہاہے، تجربات وواقعات اور اب تک کے علمی مباحث کے بیش نظر میرے نز دیک رائج نقطہ کظریہ ہے کہ مہتم طلبہ کاو کیل ہے، زکو قد رہندگان کا نہیں، اور اس کی کئی وجوہات ہیں:

(۱) مهتم کو طلبه کاو کیل ماننے میں د شواریاں کم ہیں،

(۲) نیز اس کے بغیر نظام مدرسہ کی در شگی قائم نہیں رہ سکتی ، کیونکہ مدرسہ کے مختلف مصارف کے لئے جدا گانہ مدات کی فراہمی آسان نہیں ہے۔

(۳) طلبہ نے مہتم کی ولایت وسر بر اہی کو قبول کیاہے ،اس لئے ان کی طرف سے و کالت تقریباً طے شدہ ہے ٔ جب کہ زکوہ دہند گان کی طرف سے ایسی کوئی صراحت موجو د نہیں ہے۔

(۴) مہتم جب اصحاب خیر سے ملتا ہے تو اپنے مدرسہ کی نمائندگی کر تاہے ،اور اپنے طلبہ ہی کی ضروریات اس کے پیش نظر ہوتی ہیں ،یہ صورت واقعہ اس بات کاغماز ہے کہ مہتم کو اپنے مدرسہ کا وکیل و نمائندہ تسلیم کیاجائے نہ کہ ان لوگول کا جن کی نمائندگی اس کے تصور میں بھی نہیں ہے۔

(۵) مہتم کو اپنے طلبہ پر تقریباً اسی طرح کی ولایت حاصل ہوتی ہے جیسی کہ امیر المؤمنین کو اپنی رعایا پر ،اسے بھی طلبہ کا حکمر ال تصور کیا جاتا ہے اور اس کے احکام کی خلاف ورزی عرف میں جرم خیال کی جاتی ہے ،اس لئے اس کی شخصیت کو طلبہ سے جوڑنازیادہ قرین قیاس ہے۔

<sup>251 -</sup> رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار "المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ ج7ص228

#### امیر کے لئے ولایت جبریہ عامہ کامسکلہ

رہایہ شہرہ کہ حاکم کی ولایت جبری ہوتی ہے اور اس کے لئے کسی ولایت نامہ یا مختار نامہ کی ضرورت نہیں ہے ، جبکہ مہتم کی ولایت اختیاری اور اخلاقی ہے اس لئے مہتم کو حاکم پر قیاس کرنا درست نہیں ، مگریہ شہرہہ کئی اعتبار سے بے معلی ہے:

(الف)اولاً آج کے عرف کے مطابق مہتم کو بھی اپنے حدود اہتمام میں تقریباً ولایت جبریہ حاصل ہوتی ہے ،اور اسے جو وسیع تر اختیارات میسر ہوتے ہیں ان میں بڑی حد تک حاکم کے اختیارات کی مما ثلت یائی جاتی ہے۔

(ب) ثانیاً ولایت عامہ جبریہ کی قید فقہاءنے صرف اموال ظاہرہ کی زکوۃ کے لئے لگائی ہے، نہ کہ اموال باطنہ کے لئے ،اس لئے کہ امام وقت کو اموال ظاہرہ کی جبری زکوہ وصول کرنے کا حق ہے، اموال باطنہ میں جبر کا اسے کوئی حق حاصل نہیں ہے۔

(ب) ثالثاً لا قوصد قات پر قبضہ کے باب میں ولایت جر پیر شرط نہیں ہے، ولایت اختیار ہے بھی کافی ہے، اس لئے فقہاء نے زیر کفالت اجنبیوں کی طرف سے سرپرست کے قبضہ کو بھی کافی تصور کیا ہے:
وکذا لو دفع زکاة مالہ إلی صبی فقیر أو مجنون فقیر وقبض له ولیه أبوه أوجده أووصیهما جاز لأن الولي يملك قبض الصدقة عنه. وكذا لو قبض عنه بعض أقاربه ولیس ثمة أقرب منه وهو في عیاله یجوز, و كذا الأجنبی الذي هو في عیاله؛ لأنه في معنی الولي في قبض الصدقة لكونه نفعا محضا ألا تری أنه يملك قبض الهبة له ؟, وكذا الملتقط إذا قبض الصدقة عن اللقیط؛ لأنه يملك القبض له فقد وجد تملیك الصدقة من الفقیر, وذكر فی العیون عن أبی یوسف أن من عال یتیما فجعل یکسوه ویطعمه وینوي

به عن زكاة ماله يجوز<sup>252</sup>

وَهِٰذَا يَجُوزُ قَبْضُ غَيْرِهِ لَهُ حَتَّى الْأَجْنَبِيُّ إِذَا كَانَ فِي عِيَالِهِ<sup>253</sup>

#### ایک شبهه کاازاله

مہتم کو طلبہ کاوکیل ماننے میں ایک بڑا اشکال اس وقت پیدا ہو گاجب مدرسہ کے خزانہ میں اتنی کثیر رقم جمع ہو جائے کہ اگر وہ طلبہ کی تعداد پر تقسیم کی جائے تو ہر طالب علم مالک نصاب قرار پائے ایسی صورت میں اگرز کوۃ دہندگان کو مدرسہ کی اس صورت حال کاعلم ہو تو زکوۃ دینا جائز نہ ہو گا اور نہ مہتم مدرسہ کے لئے زکوۃ وصول کرنا جائز ہوگا، جب کہ مدراس میں بالعموم اس قسم کا کوئی اہتمام پایا نہیں جاتا بلکہ چندہ کا سلسلہ سال بھر جاری رہتا ہے، شامی وغیرہ میں بیہ جزئیہ صراحت کے ساتھ آیا ہے:

قوله (إذا وكله الفقراء) لأنه كلما قبض شيئا ملكوه وصار خالطا مالهم بعضهم ببعض ووقع زكاة عن الدافع لكن بشرط أن لا يبلغ المال الذي بيده الوكيل نصابا فلو بلغه وعلم به الدافع لم يجزه إذا كان الآخذ وكيلاعن الفقير كما في البحر عن الظهيرية قلت وهذا إذا كان الفقير واحدافلو كانوا متعددين لا بد أن يبلغ لكل واحد نصابا لأن ما في يد الوكيل مشترك بينهم فإذا كانوا ثلاثة وما في يد الوكيل بلغ نصابين لم يصيروا أغنياء فتجري الزكاة عن الدافع بعده إلى أن يبلغ ثلاثة أنصباء إلا إذا كان وكيلا عن كل واحد بانفراده فحينئذ يعتبر لكل واحد نصابه على حدة وليس له الخلط بلا إذنهم فلو خلط أجزأ عن الدافعين وضمن على حدة وليس له الخلط بلا إذنهم فلو خلط أجزأ عن الدافعين وضمن

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

 $<sup>^{252}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج4 ص  $^{111}$ ، تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{252}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{1406}$ ه –  $^{1986}$ م

فخر البارعي ، فخر الدقائق شرح كنز الدقائق وحاشية الشِّلْبِيِّ ج 5ص96، المؤلف : عثمان بن علي بن محجن البارعي ، فخر الدين الزيلعي الحنفي (المتوفى : 743 هـ الحاشية : شهاب الدين أحمد بن محمد بن أحمد بن يونس بن إسماعيل بن يونس الشِّلْبيُّ (المتوفى : 1021 هـ الناشر : المطبعة الكبرى الأميرية – بولاق ، القاهرة الطبعة : الأولى ، 1313 هـ

للموكلين<sup>254</sup>

المحلیکن بیہ اشکال محض خیالی ہے ، تجربات وواقعات اس کی نفی کرتے ہیں ، مدارس میں اتنی بڑی رقم کا جمع ہوجانا کہ ہر طالب علم صاحب نصاب ہو جائے ، شاذ و نادر ہی کسی مدرسہ میں ایسی صورت حال ہو ، ورنہ بالعموم مدارس کی ضروریات ان کی آمدات پر حاوی رہتی ہیں ،اور شاذ و نادر کو مسئلہ کا مدار نہیں بنایا جاسکتا۔

کے علاوہ ازیں شامی کا بیہ جزئیہ اس و کیل سے متعلق ہے جس کے پاس فقر اءاور مستحقین کی تعداد محدود و متعین ہو اوراس میں کمی بیشی کا امکان نہ ہو، جب کہ مدارس کی صورت حال بالعموم اس سے مختلف ہوتی ہے، طلبہ کی آمدور فت کاسلسلہ کم و بیش جاری رہتا ہے، اس صورت میں مستحقین کی تعداد مقرر نہیں کی جا سکتی اور نہ حاصل شدہ سرمایہ 'ز کو ہ کو ان پر انحصار کے ساتھ تقسیم کیا جاسکتا ہے، جس طرح کہ اسلامی حکومتوں کے خزانہ میں کتنی ہی رقم جمع ہو جائے، زکو ہ کی وصولی کا نظام جاری رہتا ہے، کیونکہ رعایا کی تعداد محدد نہیں ہے، ایک طرف موت ہور ہی ہے تو دوسری طرف پیدائش کاسلسلہ بھی جاری ہے، اسی لئے کسی زمانے میں کسی اسلامی فقیہ نے اسلامی حکومتوں کو یہ تجویز نہیں دی کہ جمع زکو ہ کے نظام میں رعایا کی تعداد نظر رکھی جائے، اور نہ بیت المال کے طریقہ کار پر کسی عالم وفقیہ کی تنقید سامنے آئی۔

#### دواوراعتراضات كاجواب

مہتم کے وکیل ماننے پر ایک اشکال بیہ وار دہو تاہے کہ اگر مہتم طلبہ کاوکیل ہے توہر طالب علم کو بیہ اختیار ہو گاجب چاہے مہتم کی وکالت ختم کرکے اپنے جھے کی رقم کا مطالبہ کرے، خصوصاً جب وہ مدرسہ حجور ٹر جارہا ہو۔

ایک تیسر ااشکال ہیہ ہے کہ طالب علم کے انتقال پر اس کے جھے کی رقم اس کے تر کہ میں داخل وگی۔

<sup>254 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة، لابن عابدين. ج 2ص 269، مطلب في زكوة ثمن المبيع وفاع، الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ 2000م. مكان النشر بيروت

(الف) مگریہ دونوں اشکالات جس طرح مدارس پر وار دہوتے ہیں اسلامی ہیت المال پر بھی وار د ہونگے ،جب کہ اسلامی ہیت المال کا نظام بالا تفاق صحیح اور درست ہے اور کسی فقیر کو یہ حق نہیں دیا گیا کہ وہ حاکم وقت کی وکالت منسوخ کرکے اپنے حصے کے مال کا مطالبہ کرے ، یااس کے انتقال پر اس کے حصے کے مال کوتر کہ تسلیم کیا جائے۔

(ب) اصل بات میہ کہ جن ذہنوں میں میہ شبہات پیدا ہوئے انہوں نے حاکم و مہتم کی اصل حیثت پر پوری طرح غور نہیں کیا ،حاکم یا مہتم رعایا اور طلبہ کے محض و کیل ہی نہیں ہیں بلکہ ولی اور سرپرست بھی ہیں، موکل و کیل محض کو معزول کر سکتا ہے ،ولی کو نہیں ،وکالت کے ختم ہونے کے باوجو د بھی ان کی ولایت بدستور باقی رہتی ہے۔

(ج) اور آخری بات ہیہ کہ ان کوعزل کا اختیار اس وقت ہو تاجب ان کے حصے متعین ہوتے ، مگر یہاں ان کا کوئی حصہ متعین نہیں ہے ، اس لئے کہ جو مال زکوۃ بھی بیت المال یا مدرسہ کو ملتا ہے وہ انہی محدود فقراء ور طلبہ کے لئے نہیں ملتا ، بلکہ یہ ہر اس غریب کے لئے ہے جو اس حکومت کو قبول کر ہے یا مدرسہ میں داخلہ لے ، ریاست یا مدرسہ کے مال پر تمام غرباء کاحق ہے ، کسی فرد معین کو صرف اتناہی حصہ مل سکتا ہے جو امیر ریاست یا مہتم مدرسہ کی طرف سے اس کے لئے مختص کر دیا جائے۔

#### اکابر دیوبند کی آراء

ہمارے اکابر میں حضرت مولانارشید احمد گنگوہی ؓ نے مہتمم کو من وجہ طلبہ کا وکیل اور من وجہ معطی زکوۃ کاوکیل قرار دیاہے، تذکرۃ الرشید میں حضرت کاجواب یہ نقل کیا گیاہے:

"مہتم مدرسہ کا قیم ونائب جملہ طلبہ کاہو تاہے، جیسا کہ امیر نائب جملہ عالم کاہو تاہے، پس جو شے کسی نے مہتم کو دی مہتم کا قبضہ خود طلبہ کا قبض ہے، اس کے قبض سے ملک معطی سے نکلااور ملک طلبہ کاہو گیا۔۔۔اگرچہ وہ مجہول الکمیت والذوات ہوں، مگر نائب معین ہے، پس بعد موت معطی کے ملک ورثہ معطی کی اس میں نہیں ہوسکتی، اور مہتم بعض وجوہ میں و کیل معطی کا بھی ہو سکتا ہے، بہر حال نہ یہ و قف مال ہے اور نہ ملک ورثہ معطی

کی ہو گی ،اور نہ خو د معطی کی ملک ہے ،واللہ تعالیٰ اعلم <sup>255</sup>

حضرت یو دونوں پہلواختیار فرمائے غالباً ااس کی وجہ بیہ ہے کہ حقیقت حال کے لحاظ سے تو مہتم طلبہ کاوکیل ہے ،لیکن حضرت نے نے زکوۃ دینے والوں کاوکیل بھی اسے اس لئے قرار دیا تا کہ وہ دیانت وامانت کے ساتھ زکوۃ خرچ کرے،اور بد دیا نتی کا مظاہرہ نہ کرے،اس طرح گویا حضرت کا دوسرارخ مسکلہ نہیں بلکہ مصلحت پر مبنی ہے۔

یہی شخقیق حضرت مولانامفتی کفایت اللہ صاحب گی بھی معلوم پڑتی ہے، انہوں نے سفر اء مدرسہ کو عاملین کے حکم میں مانا ہے ، اور بیہ اسی وقت ممکن ہے جب کہ مہتم کو طلبہ کا وکیل مانا جائے ، سفر اء کے بارے میں مفتی صاحب گی رائے کفایت المفتی میں ان الفاظ کے ساتھ منقول ہے:

"سوال: - مدارس عربیه میں بمدز کو ة جوروپیه پہونچتاہے، کیااس میں سے مدرسہ کے سفیر کو والعاملین علیہا کی مد میں داخل سمجھ کر اس کو تنخواہ میں وہ روپیه دیا جاسکتا ہے یا نہیں؟ الجواب: - زکو ة کی رقم وصول کرنے والوں کو اسی رقم میں سے اجرت عمل دینے کی گنجائش ہے، خواہ وہ غنی ہوں 256

حکیم الامت حضرت مولاناانثر ف علی تھانوی گی ابتدائی تحقیق اگرچہ بیہ تھی کہ مہتم زکوۃ دینے والوں کاو کیل ہے نہ کہ طلبہ کا۔<sup>257</sup>

لیکن حضرت مولانا خلیل احمد سہارن پوری ؓ سے خط و کتابت کے بعد ان کا شبہ رفع ہو گیا،وہ پوری تفصیل امداد الفتادیٰ میں موجو دہے،حضرت سہارن پوری گاوہ آخری خط جس سے حضرت تھانوی گااشکال دور ہو گیا تھا، یہ ہے:

<sup>255</sup> - تذكرة الرشيدج 1 ص164،165

<sup>256</sup> - كفايت المفتى ج4ص 269

<sup>257</sup> -امداد الفتاويٰ ج 3<sup>0</sup> -امداد الفتاویٰ

قصاص ہے، دوسر اانتظام حقوق عامہ، امر اول میں کوئی اس کا قائم مقام نہیں ہوسکتا ، امر ثانی میں اہل حل وعقد بوقت ضرورت قائم مقام ہوسکتے ہیں، وجہ بیہ ہے کہ اہل حل وعقد کی رائے ومشور ہے کے ساتھ نصب سلطان وابستہ ہے، جو باب انتظام سے علی وعقد کی رائے ومشور ہے کے ساتھ نصب سلطان وابستہ ہے، جو باب انتظام سے ، لہٰذا مالی انتظام مدارس جو برضاء ملاک وطلبہ ابقاء دین کے لئے کیا گیا ہے بالاولی معتبر ہوگا 258

اس خط کے بعد حضرت تھانوی گو مکمل اطمینان ہو گیا،اس کا ثبوت یہ ہے کہ پھر آپ نے کوئی اشکال پیش نہ فرمایا، دوسری دلیل آپ کے شاگر در شیداور خلیفہ کناص حضرت مولانامفتی محمد شفیع صاحب گی شہادت ہے کہ:

"حضرت حکیم الامت گاوہ شبہ رفع ہو گیااور وہ اسی حکم پر مطمئن ہو گئے، جو حضرت ممدوح ؓ نے لکھا تھا<sup>259</sup>

خود حضرت مفتی محمد شفیع صاحب بیخی اپنے شیخ کی طرح ابتداءً مہتم کو طلبہ کاو کیل نہیں مانتے تھے 260 مگر جب اکابر کے خطوط اور فیصلوں کو انہوں نے پڑھاتوا پنا پیربیان شائع فرمایا:

"میں امداد المفتین میں اس مسئلہ سے متعلق شائع شدہ عبارت سے رجوع کر کے اسی فیصلہ کو تسلیم کرتا ہوں جو فیصلہ ان سب اکابر کا ہے ، یعنی موجودہ زمانہ کے مہتممان مدارس یا ان کے مامور کر دہ حضرات جو چندہ یا زکوۃ وصول کرتے ہیں وہ بحیثیت وکیل فقراء کے وصول ہوتی ہے ،اوران کے قبضہ میں بہونچتے ہی معطین زکوۃ کی زکوۃ اداہو جاتی ہے 261

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> -امداد الفتاويٰ ج6 <sup>0</sup> 267

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> -جواہر الفقہ ج4ص 388

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> - معارف القرآن ج4ص 399

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> -جواہر الفقہ ج4ص 388

میرے استاذگر امی فقیہ الامت حضرت مولانامفتی محمود حسن گنگوہی ٹکا فتو کی بھی یہی ہے کہ:
مہتم طلبہ کاوکیل ہوتا ہے ، فتاوی محمودیہ میں پوری تفصیل موجود ہے 262
اس تفصیل سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ حضرات اکابر دیوبند بھی تقریباً اس پر متفق ہیں کہ مہتمم طلبہ کاوکیل ہے۔

پھر بھی اختیاط ہے ہے کہ طلبہ سے وکالت نامہ پر دستخط لے لیاجائے اور ان سے جملہ مصارف میں خرج کرنے کی اجازت حاصل کرلی جائے ، اس اجازت کے بعد مہتم کے لئے بلا استثناء طلبہ کی تمام ضروریات ومصالح میں مال زکو ۃ استعال کرنادرست ہوگا، خواہ وہ تعلیم ، وظائف اور طعام سے متعلق امور ہوں یا تعمیر ی اور دفتری امور کے قبیل سے ، مدرسہ کے دیگر شعبہ جات مہمان خانہ ، رسائل وجرائد، دارالا فتاء، تبلیغ اور اصلاح معاشرہ وغیرہ بھی مدرسہ اور طلبہ کے مصالح میں شامل ہیں ، کہ ان سے تعلیم وتربیت کی افادیت و معنویت اور مدرسہ کی توسیع وترقی وابستہ ہے۔

#### سفر اء مدرسه کی شرعی حیثیت

مهتم مدرسه کی طرف سے مقرر کر دہ سفر اء کی حیثیت میر ہے اپنے رجحان کے مطابق عاملین زکوۃ کی ہے ، ہمارے اکابر میں حضرت تھانو کی گار جمان اس سے مختلف ہے ، وہ ان کو عامل قرار نہیں دیتے 263 کی ہے ، ہمارے اکابر میں اوپر ذکر کر دہ حوالہ جات میں بعض اکابر کی رائے آچکی ہے کہ وہ سفر اء کو عاملین کا مصداق قرار دیتے ہیں، فقہاء نے وصولی قرار دیتے ہیں، فقہاء نے واس کی تائید ہموتی ہے ، فقہاء نے وصولی زکوۃ کے نظام میں شریک ہر فرد کو اس کا مصداق قرار دیا ہے ، بشر طیکہ اس نظام کا تعین امیر وقت کی جانب سے ہمواہو:

قَوْلُهُ وَالْعَامِلُ يَدْفَعُ إِلَيْهِ الْإِمَامُ إِنْ عَمِلَ بِقَدْرِ عَمَلِهِ ) أَيْ يُعْطِيه مَا يَكْفِيه ..... حواشي .....

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> - فآويٰ محمودية ج3 ص 48، ج01 ص 219

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> - امداد الفتاويٰ ج2ص 56

وَأَعْوَانَهُ بِالْمَعْرُوفِ غَيْرَ مُقَدِّرٍ بِالثَّمَنِ وَالْعَامِلُ هُوَ السَّاعِي الَّذِي نَصَّبَهُ الْإِمَامُ عَلَى أَخْذِ الصَّدَقَاتِ وَلَوْ هَلَكَ الْمَالُ فِي يَدِ الْعَامِلِ أَوْ ضَاعَ سَقَطَ حَقُّهُ وَ أَجْزَأَ عَنْ الزَّكَاةِ عَنْ الْمُؤَدِّينَ<sup>264</sup>

\*وله(ما يكفيه وأعوانه) بيان لقوله بقدر عمله وقدمنا أنه يعطي مالم يهلك المال وإلابطلت عمالته ولايعطي من بيت المال شيئاكمافي البحروفي البزازية أخذعمالته قبل الوجوب أوالقاضي رزقه قبل المدة جاز والأفضل عدم التعجيل لاحتمال أن لا يعيش إلى المدة اه قال في النهر ولم أر ما لو هلك المال في يده وقد تعجل عمالته والظاهر أنه لايسترد ، قوله (بالوسط) فيحرم أن يتبع شهوته في المأكل والمشرب لأنه إسراف محض وعلى الإمام أن يبعث من يرضى بالوسط، بحر، قوله (لكن الخ) أي لو استغرقت كفايته الزكاة لا يزاد عى النصف لأن التنصيف عين الإنصاف ، بحر 265

مہتم کو اگر امیر المؤمنین کا قائم مقام تسلیم کرلیا جائے تو جمع زکوۃ کے لئے اس کے مقرر کردہ افر اد کو بھی وہی حیثیت شرعی حاصل ہو گی جو امام وقت کے مقرر کردہ افر اد کو حاصل ہوتی ہے ، مہتم طلبہ کا نائب ہے اس طرح یہ تقرر گویا بالواسطہ طلبہ کی طرف سے ہو تاہے۔

رہاامام کے لئے ولایت جبریہ عامہ کی بحث تواوپر گفتگو آچکی ہے، کہ فی الجملہ مہتم کو بھی اپنے طلبہ پر ولایت جبریہ حاصل ہوتی ہے ، نیز فقہاء کے نزدیک کم از کم قبض زکوۃ کے معاملے میں ولایت جبریہ ضروری نہیں ہے، ولایت اختیاریہ کافی ہے۔

<sup>264 -</sup> الجوهرةالنيرةالمؤلف : أبو بكر بن علي بن محمد الحدادي العبادي اليمني - الزَّبِيدِيّ (المتوفى : 800هـ ج 1 ص (489)

 $<sup>^{265}</sup>$  - رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة لابن عابدين.  $^{2}$ 

ز کوة کی مدات موجود ہوں ،اور تمام شرعی حدود کی رعایت ملحوظ رکھی جاتی ہو واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم و احکم <sup>266</sup>۔

## ادارہ کے زکوۃ فنڈ سے دیگر مدات کے لئے رقوم کی منتقلی

🖈 ایک مسّلہ یہ بھی ہے کہ تنظیموں (جن کے تحت اسکول اوراسپتال وغیرہ چلتے ہیں )کے یاس ز کوہ کی رقم آتی ہے، بعض جگہ ان کاطریقۂ کاریہ دیکھنے میں آیاہے کہ مستحق ز کوہ شخص کے بیجے ان کے اسکول میں پڑھتے ہیں ،یاان (مستحقین) کاعلاج تنظیم کے اسپتال میں ہو تاہے،جب بل یافیس کی ادائیگی کانمبر آتاہے تومستحق سے ایک تحریر لے لی جاتی ہے کہ میر اہل یامیری فیس متعلقہ اسپتال اوراسکول کو مدز کوۃ سے اداکر دی جائے، چنانچہ انتظامیہ اتنی رقم زکوۃ فنڈ سے اسپتال یااسکول کے جنرل فنڈ میں منتقل کر دیتی ہے، پھراس رقم سے انتظامی اخراجات پورے کئے جاتے ہیں ،اور تنخواہوں کی ادائیگی کی جاتی ہے ،ایساکرنے سے معطین کی زکوۃ اداہو جائے گی،اس لئے کہ سمپنی کی طرح تنظیم کاایک مستقل قانونی وجو دہے ،اوروہ دائن بھی ہوسکتی ہے،لہذاجب ذمہ دارنے مدیون (فقراء) کی اجازت سے تنظیم کے اسپتال (جواس کادائن ہے)کے جزل فنڈ میں رقم دے دی توذ مہ دار کاذ مہ فارغ ہو گیا،اور معطین کی زکوۃ اداہو گئی،اسلامی قانون میں نہ صرف ہیہ کہ بیت المال ایک شخص قانونی کی حیثیت رکھتاہے بلکہ اس کے مختلف شعبوں کو بھی مستقل قانونی وجود کادر جه دیا گیاہے ، جس میں ہر شعبه دائن و مدیون بننے کی صلاحیت رکھتاہے ،اس لئے ایک مرکزی ادارہ سے وابستہ ہونے کے باوجو دتمام ذیلی شعبہ جات اورادارے اپناجدا گانہ قانونی وجو در کھتے ہیں۔ وَعَلَى الْإِمَامِ أَنْ يَجْعَلَ لِكُلِّ نَوْعِ مِنْ هَذِهِ الْأَنْوَاعِ بَيْتًا يَخُصُّهُ وَلَا يَخْلِطُ بَعْضَهُ بِبَعْضٍ لِأَنَّ لِكُلِّ نَوْعٍ حُكْمًا يَخْتَصُّ بِهِ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِي بَعْضِهَا شَيْءٌ فَلِلْإِمَامِ أَنْ يَسْتَقْرِضَ عَلَيْهِ مِنْ النَّوْعِ الْآخَرِ وَيَصْرِفُهُ إِلَى أَهْلِ ذَلِكَ ثُمَّ إِذَا حَصَلَ

<sup>266 -</sup> مقام تحریر: جامعہ ربانی، برائے فقہی اجتماع جمعیۃ علماء ہند ممبئی

مِنْ ذَلِكَ النَّوْعِ شَيْءٌ رَدَّهُ فِي الْمُسْتَقْرَضِ مِنْهُ 267

\*وعلى الامام أن يجعل لكل نوع بيتا يخصه وله أن يستقرض من أحدها ليصرفه للآخرويعطي بقدرالحاجةوالفقه والفضل،فإن قصر كان الله عليه حسيبا-زيلعي. 268

والله اعلم بالصواب وعلمه اتم واحكم

#### تجاويز اسلامك فقه اكيثرمي انڈيا

ہز کوۃ کی وصولی میں مہتم یااس کانائب (سفیر و محصل) طلبہ کاوکیل ہے، مہتم مدرسہ یااس کے نائب (سفیر و محصل) کو دے دینے سے زکوۃ اداہوجائے گی، مہتم مدرسہ کافرض ہے کہ زکوۃ کی رقم حسب احکام شرع طلبہ پر صرف کرے۔

ہم مدرسہ میں طلبہ کے قیام وطعام اور تعلیم وغیرہ پر جو مجموعی مصارف آتے ہیں ،ان کاحساب لگا کر ہر طالب علم پر واجب الاداء ماہانہ اخر اجات کے بقدر مدزکوۃ سے اداکئے جائیں ،یہ ادائیگی بصورت نقدیا چیک طالب علم کو دی جائے اور خود مہتم مدرسہ بھی یہ رقم زکوۃ اکاؤنٹ سے نکال مدرسہ کے عام اکاؤنٹ میں اس کی طرف سے مدرسہ بھی یہ رقم زکوۃ اکاؤنٹ سے نکال مدرسہ کے عام اکاؤنٹ میں اس کی طرف سے جمع کر سکتا ہے ،بشر طیکہ بوقت داخلہ فارم داخلہ میں طالب علم کی طرف سے بھی کے مرسکتا ہے ،بشر طیکہ بوقت داخلہ فارم داخلہ میں طالب علم کی طرف سے

 $<sup>^{267}</sup>$  -تبين الحقائق شرح كنز الدقائق فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي ج  $^{267}$  ص  $^{268}$ . الناشر 1313هـ مكان النشر القاهرة عدد الأجزاء  $^{3}$  وكذافي البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{267}$  الإسلامي سنة النشر 1313هـ مكان النشر القاهرة عدد الأجزاء  $^{37}$  وكذافي البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{278}$  ص  $^{288}$  سنة الوفاة  $^{279}$  هالناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت معمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة منة الوفاة  $^{279}$  هنة الوفاة  $^{279}$  هنة الوفاة  $^{279}$  همان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{289}$ 

<sup>268 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 4 ص 403 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن على الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)مصدر الكتاب : موقع يعسوب[ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع ]

اوراگر نابالغ ہو تواس کے ولی کی طرف سے بیہ تصریح کرادی جائے کہ مہتم مدرسہ اس کی طرف سے از مدز کوۃ اس کے اخراجات مدرسہ کواداکرنے کامجاز ہوگا۔ اس کی طرف سے از مدز کوۃ اس کے اخراجات مدرسہ کواداکرنے کامجاز ہوگا۔ کہ مقالات اور شرکاء کے مباحثات کی روشنی میں بیہ طے کیاجا تاہے کہ کمیشن پرز کوۃ کی وصولیابی کامر وجہ طریقہ جائز نہیں 269۔

-----

#### تجاويز ادارة المباحث الفقهية

کہ مدارس میں جمع شدہ زکوۃ وصد قات واجبہ کی تملیک ضروری ہے،اورواقعی تملیک کی صورت یہ ہے کہ مستحق زکوۃ شخص یاطالب علم کوزکوۃ کی رقم دے کراہے مکمل مالک بنادیاجائے، پھر وہ بغیر کسی دباؤ کے بخوشی مدرسہ میں داخل کردے۔

ہاجتماع میں حیار تملیک سے متعلق کئی شکلیں سامنے آئیں ، جن میں فارم داخلہ میں طالب علم کی طرف سے مہتم کوز کوۃ وصول کرنے اور مدات متعینہ میں خرچ کرنے کے جواز پر بھی بحث ہوئی ، لیکن شرکاء اجتماع کااس پر اتفاق رہا کہ تملیک کی سب سے بہتر اوراحوط شکل بیہ ہے کہ مدرسہ اور طلبہ پر ہونے والے ماہانہ مصارف کااندازہ لگاکر کوئی متعینہ رقم طلبہ پر لازم کردی جائے ، پھر مہینہ کے ختم پر اتنی رقم انہیں بطور وظیفہ دے کران کے ذمہ دین کی ادائیگی کے طور پر واپس لے لی جائے۔ ہم مدارس کے مہتم حضرات اور سفر اء زکوۃ کی وصولیانی میں طلبہ اور معطیان دونوں کے وکیل ہیں ، لیکن زکوۃ کی رقوات انہیں تملیک کے بغیر غیر مصارف میں دونوں کے وکیل ہیں ، لیکن زکوۃ کی رقوات انہیں تملیک کے بغیر غیر مصارف میں

------ حواشی ------

<sup>269 -</sup> جدید مسائل اور فقہ اکیڈی کے فیصلے ص ۲۰۱۰ و

عبادات سے متعلق نے مسائل

نوازل الفقة (جلد دوم) خرچ کرنے کا حق نہیں ہے<sup>270</sup>۔

-----

# اسلام کا نظام عشروخراج اور اراضی مندویاک کاشر عی حکم 271

عالمی نظام مالیات میں زمین کابڑا حصہ ہے، اور اسلام بھی اس کی اہمیت تسلیم کر تاہے، فرق ہے ہے کہ اسلام کے سواد نیا کے تمام نظامہائے اقتصاد، زمین اور زمینداروں کے ساتھ وہ توازن پیدا نہیں کر سکے ہیں، جس میں عالمی معیشت کو فروغ ہونے کے ساتھ ساتھ غریب انسانوں میں بھی خوشحالی اور فارغ البالی عام ہوتی، اسلام اسی توازن کاعلمبر دارہے، جو آج کے اقتصادی مارکیٹ میں نایاب ہے۔

اسلام نے ایک طرف زمینوں کو آباد کرنے کا ایک جامع اور مکمل منصوبہ دیا، اور انسانی معیشت کے وسائل کو زیادہ سے زیادہ متحرک بنانے کی کوشش کی، تو دوسری طرف عام انسانوں کے ان سے مستفید ہونے کا ایساکامل نظام پیش کیا، جس کی نظیر پیش نہیں کی جاسکتی ہے۔

یہ اسلام کا نظام عشر و خراج ہے، عشر و خراج زمین پر لگائے گئے ٹیکسوں کے دو نام ہیں، دونوں کا تعلق قابل کاشت زمینوں سے ہے، جن کو انسان آباد کرتا ہے، اور فائدہ اٹھا تا ہے، اسلامی حکومت قابل کاشت زمینوں کے پیداوار کا ایک حصہ اس لئے لیتی ہے تا کہ غریبوں، مختاجوں، اور ضرورت مندوں کی امداد کے ساتھ مملکت کے انتظامی تقاضے پورے کر سکے۔ اس لحاظ سے عشر و خراج دونوں مشتر ک ہیں، مگر اس کے علاوہ دونوں کے در میان کئی لحاظ سے فرق بھی ہے، مثلاً:

271 - تحرير بمقام دارالعلوم حيدرآباد، بتاريخ ١٢ / صفر المظفر ١٢ إص

#### عشروخراج کے مابین وجوہ فرق

ا۔ عشر صرف مسلمانوں پر واجب ہو سکتا ہے ، غیر مسلموں پر نہیں ، اگر کسی غیر مسلم نے مسلمان سے عشر ی زمین خرید بھی لی تواس زمین سے عشر ساقط ہو جائے گا، اور اس پر خراج لازم ہو جائے گا، جب کہ خراج ابتدائی مرحلے میں صرف غیر مسلموں پر واجب ہو سکتا ہے ، مسلمانوں پر نہیں ، البتہ اگر کوئی مسلمان کسی غیر مسلم سے خراجی زمین خرید لے ، تو ثانوی مرحلے میں اس پر خراج واجب رہے گا، اور اس زمین سے خراج ساقط نہیں ہو گا<sup>272</sup>

۲-اس فرق کی وجہ بیہ ہے کہ عشر ٹیکس ہونے کے ساتھ ساتھ عبادت کا پہلو بھی رکھتا ہے، ایک مسلمان اس ٹیکس کو ادا کرکے ایک طرف حکومت کے ساتھ وفاداری کاعہد پوراکر تاہے، تو دوسری طرف خدا کے یہاں ثواب کا استحقاق بھی حاصل کر تاہے، جب کہ خراج ٹیکس کے ساتھ ساتھ عقوبت و سز اکا پہلو محدا کے یہاں ثواب کا استحقاق بھی حاصل کر تاہے، جب کہ خراج ٹیکس کے ساتھ ساتھ عقوبت و سز اکا پہلو رکھتا ہے، اسی لئے وہ ابتداء کسی مسلمان پر عائد نہیں کیا جاسکتا، البتہ کوئی مسلمان بالقصد خراجی زمین خرید لے اور اپنے کو خراج کی عقوبت میں گر فتار کرے، توالگ بات ہے، اسلام اس پر پابندی بھی عائد نہیں کر تا 273

سے عشر زمین کی پیدادار پر واجب ہوتا ہے، اگر کوئی زمین قابل کاشت ہونے کے باوجود مالک زمین کی سستی یاکسی عذر کی وجہ سے آباد نہ ہو سکی، اور مالک کو اس سے کوئی پیدادار حاصل نہ ہو سکی، تو اس پر عشر واجب نہ ہوگا، یا پیدادار ہوئی مگر اس کو سمیٹنے سے قبل ہی کسی قدرتی آفت کی بنا پر وہ تباہ ہوگئی تو اس سے عشر ساقط ہو جائے گا۔۔۔۔جب کہ خراج کے بارے میں تفصیل ہے کہ خراج کی دوقشمیں ہیں:

(الف)خراج موظف (ب)اور خراج مقاسمه

(الف)خراج موظف وہ خراج ہے جو سالانہ ٹیکس کے طور پر کوئی نقد مقرر ہو،خواہ پیداوار ہو یانہ

-97

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>272 -</sup> بدائع الصنائع: ٢/ ٥٢/ وتحفة الفقهاء: ١ / ٩٩٨

<sup>273 -</sup> احكام القرآن للجصاص: ٣/١١

(ب) اور خراج مقاسمہ بیہ ہے کہ پیداوار کی مخصوص شرح حکومت کو مطلوب ہو، جو عام حالات میں خمس (پانچویں جھے) سے کم نہیں، اور نصف سے زیادہ نہیں ہوتی۔

ان دونول قسمول میں سے خراج موظف کا تعلق حقیقی پیداوار سے نہیں ہوتا، بلکہ زمین کی صالحیت و قابلیت سے ہوتا ہے، خواہ زمین آباد ہو سکے بانہ ہو سکے، یہ خراج بہر صورت اداکر ناہو گا، اگر مالک زمین کسی غفلت و کوتا ہی کی بنا پر زمین قابل کاشت ہونے کے باوجود آباد نہ کر سکا، تو بھی اس پر خراج لازم رہے گا، الا میں کہ کسی ارضی یاساوی آفت یاعذر شدید کی بناء پر ایسا ہوا ہو، تواس کا خراج معاف ہوجائے گا کا محاف ہوجائے گا کا معاف ہوجائے گا کا معاف ہوجائے گا کا معاف ہوجائے گا کا معاف ہوجائے گا کہ کسی ارضی یا ساوی آفت یاعذر شدید کی بناء پر ایسا ہوا ہو، تواس کا خراج معاف ہوجائے گا کہ معاف

البتہ خراج مقاسمہ جو ایک طرح سے حکومت کے ساتھ بٹائی کا معاملہ ہے ، اس کا تعلق فی الواقع پیداوار سے ہے ، اگر کسی بناپر زمین میں پیداوار نہ ہو سکی ، توبہ خراج معاف ہو جائے گا<sup>275</sup>

اس خراج میں ایک بات یہ بھی ہے کہ ہر فصل کے وقت یہ خراج اداکرنا پڑے گا،خواہ سال میں تین بار ہو، جب کہ خراج موظف سال میں صرف ایک بار اداکرنا پڑتا ہے،خواہ سال میں کتنی ہی بار فصل ہوئی ہو<sup>276</sup>

ہ۔ عشر وخراج کے مابین ایک فرق اس لحاظ سے بھی ہے کہ عشر میں مالک زمین یا کاشتکار کی محنتوں کے لحاظ سے تفاوت ہوتا ہے مثلاً اگر مالک زمین کو کاشت میں پانی خرید کریا اخراجات اداکر کے لانا پڑا ، اور اس کاشت میں کافی محنت و مشقت اور مصارف بر داشت کرنے پڑے ، توبیہ عشر نصف عشر سے تبدیل ہوجائے گا ، یعنی پیداوار کے دسویں جھے کے بجائے ، اس کا آ دھا بیسوال حصہ واجب ہو گا<sup>277</sup>

جب کہ خراجی زمینوں میں اس قسم کی کوئی تفصیل نہیں ہے۔

۵-عشرو خراج میں پانی کی نوعیت سے بھی فرق پڑتا ہے، اگر زمین بارش کے پانی، کنوؤں، قدرتی

<sup>274 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار: ٣/٣٤، تحفة الفقهاء: ا/٩٤/، بدائع الصنائع: ٢/٣٩٠

<sup>275 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار: ٢/ ٢٣

<sup>276 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار:٣-٢٥٢

<sup>277 -</sup> تخفة الفقهاء: ١/ ٣٩٦، ردالمحتار على الدرالمختار: ٢ / ٥٥

چشموں، یابڑی دریاؤں اور ندیوں (جو قدرتی طور پر جاری ہیں، نہ ان کے جاری کرنے میں کسی کا دخل رہا ہو،
اور نہ وہ کسی کی ملک ہوں مثلاً، عراق میں دجلہ و فرات، مصر میں نیل، خراسان میں سیحون و جیحون، اور
ہندوستان میں گنگا و جمنا وغیرہ) ان سے سیر اب کی گئی ہو، اور کل یاغالب حصہ اسی قشم کا پانی استعال ہوا ہو، تو
اس زمین کی پیداوار پر عشر واجب ہو گا۔

لیکن اگر زمین کو ان ندیوں ، نہروں اور دریاؤں سے سیر اب کیا گیا، جن کو کسی نے کھدوا کر جاری کیا ہو ، یا کسی کی ملکیت میں ہو ، تو وہ زمین اگر چپہ مسلمان کی ملکیت میں ہو ، مگر خراجی سمجھی جائے گی ، اور اس پر خراج ہی لازم ہو گا۔ 278

۲ – عشر و خراج کے در میان زمین کے لحاظ سے بھی فرق پڑتا ہے، دونوں کے لئے پچھ مخصوص نوعیتوں کی زمینیں ہیں، جس زمین میں عشر واجب ہو گا اس میں خراج واجب نہیں ہو سکتا، اور جس میں خراج واجب ہو گا، اس میں عشر نہیں:

#### عشرى زمينين

ا – جزیرة العرب کی ساری زمینیں عشری ہیں<sup>279</sup>، تقویم البلدان میں لکھاہے کہ "جزیرة العرب" میں یانچ (۵)علاقے شامل ہیں:

ل تهامه، ۲ نجد، ۳ حجاز، ۴ عروض، هي يمن ـ

حجاز کے جنوبی جانب کا نام تہامہ ہے، اور حجاز و عراق کے در میانی حصے کا نام نجد ہے، اور حجاز وہ پہاڑی سلسلہ ہے جو یمن سے نثر وع ہو کر حدود شام تک پہونچتا ہے، اسی میں مدینہ طبیبہ اور شام کاساحل عمان شامل ہے، اور "عروض" بمامہ سے بحرین تک ہے، یمن میں عدن بھی داخل ہے

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>278 -</sup> تخفة الفقهاء: ١/ ٣٩٦، بدائع الصنائع: ٢/ ٥٨، ردالمخيار على الدرالمخيار: ٢/ ٥٨

<sup>279 -</sup> تخفة الفقهاء: ١/ ٩٢

<sup>280 -</sup> جواہر الفقہ: ۲/۲۵۱ بحوالہ ر دالمختاریات العشر والخراج

سا-وہ زمینیں بھی عشری ہیں جن کو بزور شمشیر فتح کر کے خمس نکالنے کے بعد مجاہدین میں تقسیم کر دیا گیا ہو، چو نکہ بیر زمینیں ابتداءً مسلمانوں کی ملکیت میں آئیں ، اس لئے ان پر عشر کا وظیفہ عائد کرنا ہی مناسب ہے، جیسے خیبر کی زمین <sup>282</sup>

۳- اسی طرح وہ لاوارث اور غیر آباد زمینیں جو حکومت نے کسی مسلمان کو بطور جاگیر مالکانہ حقوق کے ساتھ دیے دی ہوں تو بہ زمینیں بھی عشری ہوں گی <sup>283</sup>

۵-وہ زمینیں جونا قابل زراعت تھیں، اور ان کا کوئی مالک نہ تھا، ان کو کسی مسلمان نے حکومت کی اجازت سے آباد کیا توامام محمر آئے اصول کے مطابق اگر عشری پانی سے سیر اب کی گئی ہوں تو عشری ہوں گی، اور اگر خراجی پانی سے کی گئی ہوں تو خراجی ہوں گی، اور امام ابو پوسف آئے اصول کے مطابق اگر زمین کے اور اگر خراجی پانی سے کی گئی ہوں تو خراجی ہوں گئی اور اگر خراجی ہوں تو خراجی ہوگی، اور اگر آس پاس دونوں قسم کی زمینیں ہوں تو وہ زمین عشری قراریائے گی 284

#### خراجي زمينيں

<sup>281 -</sup> تخفة الفقهاء: ا/ ۴۹۲، كتاب الاموال لا في عبيد: ۵۱۲

<sup>282 -</sup> تخفة الفقهاء: السوم

<sup>283 -</sup> كتاب الاموال لا في عبيد: / ۵۱۲

<sup>284 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار:٣٠ /٢٦٧

بشر طیکہ اس قشم کی زمینوں کے مالکین ملک کے فتح ہوتے ہی مسلمان نہ ہو گئے ہوں، خراج کے مقرر ہو جانے کے بعد اگر وہ مسلمان بھی ہو جائیں، تو بھی خراج ساقط نہ ہو گا، مثلاً عراق، اھواز، فارس، کرمان، اصبہان، اور شام ومصرکے علاقے۔ شام ومصرکے علاقے۔

۲-اسی طرح وہ زمینیں بھی جن کے باشندوں کو جلاوطن کر دیا گیا ہو،اور وہ دوسرے مالکین کے حوالے کر دی گئی ہوں۔

۳-اسی طرح اگر کوئی ملک صلح کے ساتھ فتح ہوا، تو صلح نامے میں جو شر ائط ہوں گی، ان کا پاس و لحاظ کر نالاز می ہوگا، اگر صلح میں بیہ طے ہوا کہ ملک کی زمینیں ان کے مالکین کے قبضے میں بدستور رہیں گی، اور اسلامی حکومت ان کو ضبط نہیں کرے گی، تو ان زمینوں پر خراج متعین کر دیا جائے گا، اور وہ زمینیں خراجی قرار پائیں گی، مثلاً عہد نبوی کی مفتوحات میں نجر ان، ایلہ، دومۃ الجندل، فدک وغیرہ اور بعد کی فتوحات میں آرمینیا کے بعض علاقے اور خراسان کا اکثر حصہ وغیرہ 285

۴-وہ زمین بھی خراجی ہو گی جو غیر آباد تھی، اور کسی مسلمان نے اس کو خراجی پانی کے ذریعہ آباد -

۵-اسی طرح وہ غیر آباد زمینیں بھی خراجی ہیں، جن کو کسی غیر مسلم شہری نے حکومت کی اجازت سے آباد کیا ہو، یا کسی غیر مسلم کو مسلم انوں کی طرف سے جنگ میں اچھی کار کر دگی کے صلے میں حکومت نے دے دی ہوں، توبیہ زمینیں بھی خراجی ہوں گی 286

۲ – وہ زمین جس پر کسی غیر مسلم کار ہائٹی مکان تھا، مگر اس کو اس نے توڑ کر باغ میں تبدیل کر دیا، تو یہ زمین بھی خراجی ہوگی۔

<sup>285 -</sup> كتاب الاموال: / ۵۱۴، كتاب الخراج لا بي يوسف: / ۲۹

<sup>286 -</sup> تحفة الفقهاء: السوم، ١٠٩٣

رہے گی بلکہ خراجی ہو جائے گی<sup>287</sup>

۸-عراق عرب کی کل زمینیں خراجی ہیں، حضرت فاروق اعظم ٹنے جب اس ملک کو فتح کیا، تو تمام صحابۂ کرام گی موجود گی میں وہاں کی زمینوں پر خراج مقرر کیا، عراق کی حدود طول میں عذیب علاقہ کو کو فہ سے عقبۂ دلوان کے قریب بغداد تک اور عرض میں شرق د جلہ سے ساحل عبادان تک ہے <sup>288</sup>

#### خراج کی مقد اراور نوعیت

خراج کی دوقشمیں ہیں،(۱)خراج موظف،(۲)اور خراج مقاسمہ

ا-خراج مقاسمہ کے بارے میں پہلے گذر چکاہے، کہ یہ بٹائی کی ایک قسم ہے، یعنی جب حکومت اسلامیہ غیر مسلموں کی زمینیں انہی کی ملکیت میں چھوڑ دے، اور ان پر کل پیداوار کا ایک مخصوص حصہ، مثلاً چوتھائی، تہائی یا نصف وغیر ہ مقرر کر دے، خراج کی یہی وہ شکل تھی جور سول اللہ سَالَیْ اللہ سَالَی اللہ سَالَیْ اللہ اللہ سَالَیْ اللہ سَالِیْ اللہ سَالَیْ اللہ

اس خراج کا تھم وصولی کے باب میں عشر کی طرح ہے، کہ جس طرح عشر کا تعلق خالص پیداوار سے ہے، اس کا تعلق بھی پیداوار سے ہے، پیداوار نہ ہونے کی صورت میں عشر کی طرح بیہ بھی ساقط ہوجائے گا، البتہ مصارف کے باب میں بیہ عشر سے جدا گانہ تھم رکھتا ہے، عشر کے مصارف وہی ہیں جوز کو ق کے ہیں، جبکہ خراج کے مصارف تمام امور خیر ہیں 289

۲-خراج مؤظف ہے ہے کہ زمین کی صلاحیت کے لحاظ سے سالانہ ٹیکس مقرر کر دیا جائے، اس صورت میں خواہ پیداوار ہویانہ ہو، بہر صورت اس کو بیہ خراج ادا کرنا پڑے گا، خراج مؤظف کی مقدار کے بارے میں امام ابو حنیفہ گامسلک بیہ منقول ہے کہ:

"واما اذا اراد الامام توظيف الخراج على ارض ابتداء وزاد

------ حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>287 -</sup> تخفة الفقهاء: المهم

<sup>288 -</sup> جواہر الفقہ: ۲/۲۵۱/۶ بحوالہ بدائع وشامی

<sup>289 -</sup> تحفة الفقهاء: ا/ ٥٠١، فياويٰ شامي: ٢ - ٢٥

على وظيفة عمر فانم لايجوز عند ابى حنيفة وهو الصحيح لان عمر لم يزد لما اخبر بزيادة الطاقة "290

ترجمہ: امام جب کسی زمین پر ابتداءً خراج لگانے کا ارادہ کرے ، تو امام ابو حنیفہ ؓ کے نزدیک حضرت عمرؓ کی مقد ارسے زیادہ لگانا جائز نہیں ، اوریہی صحیح ہے ، اس لئے کہ اہل خراج کے زیادہ طاقت رکھنے کے باوجو د حضرت عمرؓ نے خراج نہیں بڑھایا۔

عراق کی فتح کے بعد حضرت فاروق اعظم ٹنے حضرت عثمان ابن صنیف ٹسے جو کہ پیمائش کے ماہر سے عراق کی پیمائش کرائی، جس کی نگر انی حضرت حذیفہ ٹنے کی <sup>291</sup> تو پہاڑ، جنگل اور نہروں کو چھوڑ کر قابل زراعت زمین کا کل رقبہ تین کروڑ ساٹھ لا کھ جریب قرار پایا، ان میں سے شاہی جاگیروں، آتشکدوں کے او قاف، لاوار توں، مفروروں اور باغیوں کی جائد ادوں، دریابر دز مینوں، شاہر اہوں، اور ڈاک کے مصارف کی زمینوں اور جنگل کو خالصہ قرار دے کر رفاہ عام کے لئے وقف کر دیا، جس کا تخمینہ ستر (۱۰۷) لا کھ سالانہ ہو تا تھا، اور باقی تمام زمینوں کو مالکان کی ملکیت تسلیم کرکے ان پر حسب ذیل خراج مقرر فرمائے:

| ۲درہم | لوِن بيگهه پخته | (سوادوبیگهه خام) | فی جریب | گيهول      |
|-------|-----------------|------------------|---------|------------|
| //1   | //              | //               | //      | <i>9</i> . |
| //4   | //              | //               | //      | نيشر       |
| //۵   | //              | //               | //      | روئی       |
| //1•  | //              | //               | //      | انگور      |
| //1•  | //              | //               | //      | کچور<br>م  |
| //^   | //              | //               | //      | تل         |
| //~   | //              | //               | //      | ترکاری     |

<sup>290 -</sup> البحرالرائق:۵/۷الناشر دارالمعرفة،مكان النشر بيروت

<sup>291 -</sup> مدايية:/،باب العشر والخراج

اور عمدہ پیداوار اور عمدہ زمینوں کے اعتبار سے کسی کسی جگہ گیہوں پر فی جریب چار درہم اور جو پر دو درہم خراج مقرر ہوا، اس شرح سے حضرت فاروق اعظم ؓ کے زمانے میں عراق کا خراج آٹھ کروڑ ساٹھ لا کھ درہم تھا۔

مصر کی حالت پیداوار نیل کے سبب سے چونکہ بہت عمدہ رہتی تھی، اس لئے وہاں کے لگان کی شرح اس سے زیادہ مقرر کی گئی تھی، مگر اس اصول کے ساتھ کہ لگان کم سے کم ہو، زیادہ سے زیادہ نہ ہو، اور چونکہ نیل کی طغیانی وغیر طغیانی سے سالانہ پیداوار میں فرق پڑتا تھا، اس لئے ہر سال جب ادائیگی قسط کاوقت آتا تھا، تو مقامی زمیندار کھیا، کاشتکار، اور ماہرین تخمینہ کو جمع کر کے سب کے مشورہ سے تخمینہ کر ایاجاتا تھا <sup>292</sup> ترک سب کے مشورہ سے تخمینہ کر ایاجاتا تھا <sup>293</sup> ترک سب کے مشورہ سے تخمینہ کر ایاجاتا تھا <sup>293</sup> ترک سب کے مشورہ سے تخمینہ کر ایاجاتا تھا <sup>293</sup> تی در ہم خراج حضرت عمر شمینہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ نہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہوئی تھیں میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہوئی ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہوئی ہے کہ فی جریب پانچ در ہم خراج حضرت عمر شمینہ کی دور ہم خراج حضرت عمر شمینہ کی دور ہوئیں میں صاحب ہدایہ کی تصریح ہوئی تھیں ہوئی تھیں تھیں سے دور ہوئیں کی دور ہم خراج حضرت عمر شمینہ کی دور ہم خراج حضرت کے بارک کے بارک کی دور ہوئیں کی دور ہوئی کی دور ہوئیں کی د

ان کے سوا دو سرے بھلوں کے باغات اور دو سری قابل کاشت چیزیں جن کا خراج حضرت عمر ان کے مقرر نہیں فرمایا، ان کے متعلق فقہاء کرام کا فیصلہ یہ ہے کہ زمین کی برداشت کے مطابق خراج لگایا جائے گا، جو خمس سے کم نہ ہو اور نصف سے زائد نہ ہو، اور اگر اندازہ لگانے کے بعد تجربہ سے یہ ثابت ہو کہ پیداوار اتنی نہیں ہے، تواس کے مناسب کمی کر دی جائے <sup>296</sup>

<sup>292 -</sup> اسلام كا تقصادي نظام، مولا ناحفظ الرحمٰن صاحب، بحواله كتاب الخراج: /٣٦ تا/٣٨

<sup>293 -</sup> بدایه: ا / ۵۹۲

<sup>294 -</sup> جواہر الفقہ: ۲/ ۲۸۰، احسن الفتاويٰ: ۴۸/ ۲۸۰

<sup>295 -</sup> تحفته الفقهاء: الم

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> - ہدایہ:بابالعشروالخراج

امام ابویوسف گامسلک بیہے کہ اضافہ نہیں کیاجائے گا<sup>297</sup>

البحر الرائق کے حوالے سے پیچھے حضرت عمر گامعمول اور امام ابو حنیفہ گامسلک یہ نقل کیا جاچکا ہے، کہ اندازہ سے بڑھ جانے کی صورت میں بھی خراج موظف کی مقد ار میں اضافہ نہیں کیا جائے گا، حضرت عمر شے خراجی زمینوں کی شرح پیداوار اندازے سے کافی بڑھ گئ تھی، مگر پھر بھی حضرت عمر شنے اس میں اضافہ نہ فرمایا 298

خراج کے باب میں یہ وضاحت بھی ضروری ہے کہ اگر فتح کے وقت خراج موظف عائد کیا گیا تھا تو بعد میں حکومت مالکین اراضی کی مرضی کے بغیر اس کو منسوخ کرکے خراج مقاسمہ عائد نہیں کر سکتی، اسی طرح اس کے برعکس بھی جائز نہیں ہے، اس لئے کہ اس صورت میں عہد شکنی لازم آئے گی، البتہ رضامندی کی صورت میں کوئی مضائقہ نہیں۔

#### علامه شامی تکھتے ہیں:

"وفى الكافى وليس للامام ان يحول الخراج الموظف الى خراج المقاسمة اقول وكذلك عكسم فيما يظهر من تعليلم قال لانم قال فيم لان فيم نقض العهدو هو حرام قلت صرح بالعكس القهستاني 299

\_\_\_\_\_

------ حواشی ------

<sup>297 -</sup> تخفتة الفقهاء: ا/ ١١٠

<sup>298 -</sup> البحرالرائق:۵/211

<sup>299 -</sup> روالمختار على الدرالمختار: ٣٢٩/٣

## اراضی ہندویاک کاشر عی حکم

یہ اسلام کے نظام عشر و خراج کی ہلکی سی جھلک تھی جو پیش کی گئی، پوری تفصیل فقہ کی مبسوط کتابوں میں موجو دہے، اصل مسئلہ جو اس روشنی میں ہمیں طے کرناہے وہ یہ ہے کہ ہندوپاک کی اراضی کا شرعی تھم کی دریافت کے لئے چند سوالات کاحل ہوناضر وری ہے، مثلاً:

ار مشتر کہ ہندوستان کو سب سے پہلے جس وقت محمہ ابن قاسم نے فتح کیا تھا، اس وقت یہاں کی زمینیں ان کے مالکین کے پاس جھوڑ دی گئیں، یا حکومت کی تحویل میں آنے کے بعد مجاہدین میں تقسیم کر دی گئیں؟

۲-اور اگر ان کے مالکوں کے پاس ہی وہ زمینیں جھوڑ دی گئیں ، تو وہ فتح کے وقت ہی مسلمان ہو چکے تھے، یاحالت کفر پر بر قرار رہے؟

سا- محمد ابن قاسم نے ان زمینوں پر کس قسم کاخر اج مقرر کیا تھا؟ اور اس کی مقدار کیا تھی؟ ۲۰ محمد ابن قاسم کی فتوحات کی حدود کیا تھی؟ ہندوستان کے دوسرے علاقے جو بعد میں فتح ہوئے، ان کے ساتھ مسلم حکمر انوں نے کیا معاملہ کیا؟

۵- محمد ابن قاسم کے بعد ہندوستان کی زمینوں کی بوزیشن کیارہی؟ حکومتوں کے انقلابات، یا بغاوتوں کے مثبت یامنفی اثرات ان پر پڑے یانہیں؟

۲-صدیوں کی طویل اسلامی حکومت کے بعد انگریزی تسلطسے یہاں کی زمینوں کی حیثیت پر کیا فرق پڑا؟

2-اور پھر آزادی اور تقسیم کے نتیجے میں ہندوستان اور پاکستان کی زمینوں کی پوزیشن کیا بنی؟

یہ وہ سوالات ہیں، جن کو حل کئے بغیر اراضی ہند کا شرعی حکم دریافت کرنا بہت مشکل ہے، مگر
افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ان میں سے بہت کم سوالات ہیں جن کے جوابات ہم معلوم کر سکے ہیں، علماء
کرام نے بہت کم اس موضوع پر رسالے لکھے ہیں اور جن حضرات نے لکھے بھی ہیں، تو پورے ہندوستان کے

حالات پر نہیں، بلکہ کسی خاص خطے کے حالات پر لکھے ہیں، جو کتابیں یا مقالات میسر ہیں، وہ سب زیادہ سے زیادہ اسے بحث کرتے ہیں، جن کی حدود میں موجودہ سندھ کے علاوہ ملتان، بھاولپور، اور پنجاب شامل تھے، بلکہ صوبہ گجر ات، اور راجپو تانہ کو بھی محمد ابن قاسم گی فتوحات میں داخل سندھ اور اس کا جزو قرار دیا گیا تھا، — ان کے علاوہ باقی ہندوستان جو بعد کے ادوار میں فتح ہوا، ان کے حالات کے بارے میں کوئی روشنی نہیں ملتی۔

حضرت مفتی محمد شفیع صاحب ؓ نے اپنی کتاب" اسلام کا نظام اراضی" کے چھٹے باب میں ہندو پاک کے زمینوں پر بحث کرتے ہوئے مولانا ہمایونیؓ کے ایک قلمی رسالہ "سراج الہند فی تحقیق خراج السند" کا حوالہ دیاہے، اور جابجااس کے اقتباسات بھی نوٹ کئے ہیں۔

محقق ہمایونی آئے بارے میں تاریخی طور پر کچھ کہنا مشکل ہے، کہ وہ کون تھے؟ اور زیادہ سے زیادہ ان کے بارے میں یہ کہا جا سکتا ہے، کہ ان کا زمانہ حضرت مخدوم ہاشم ٹھٹوی کے بعد کا ہے،۔۔۔ محقق ہمایونی آ نے اپنی کتاب میں جن کتابوں سے زیادہ فائدہ اٹھایا ہے وہ یہ ہیں:

ا- مخدوم عبدالواحد سيوستاني كي كتاب" بياض واحدى"

۲- شیخ ابوالحسن سندهی کی کتاب "رفع الضربیه"

س- مخدوم محمد عارف ایک بیاض\_

س- مخدوم محمر ہاشم ٹھٹوری کی کتاب" اتحاف الا کابر۔

ان علماء میں شنخ ابوالحسن سند ھی گو ابوالحسن دہری بھی کہاجا تاہے، اس لئے کہ بیہ راجہ داہر کی نسل سے ہیں، راجہ داہر قدیم ہندوستان کا حکمر ال تھا، محمد ابن قاسم کے مقابلے میں اس کو شکست ہوئی، بعد میں راجہ داہر کا بیٹا" جیسیہ" مسلمان ہو گیا تھا، سنا گیا ہے کہ ابھی تک سندھ میں ایک قوم " دہری" کے نام سے موسوم ہے، جس کولوگ عموماً ڈیری کہنے لگے ہیں، ممکن ہے کہ شیخ ابوالحسن سندھی، اور بیہ ڈیری قوم جیسیہ کی

اولاد ہوں<sup>300</sup>

محقق ہمایونیؓ کے اس رسالے کی بنا پر سندھ کے بارے میں صورت حال کافی واضح ہو گئی ہے، اور علاء نے اس کی روشنی میں بہت حد تک یقین کے ساتھ اراضی ہند کے متعلق کلام کیا ہے، اگر ہندوستان متحد ہوتا، اور تقسیم نہ ہوا ہوتا، تو ایک انداز سے بحث کیجاسکتی تھی، مگر تقسیم کے بعد مسلم اور غیر مسلم ملکوں (یاکتان، ہندوستان) میں بٹ جانے کی بناء پر بہت سی نئی شکلیں پیدا ہوگئی ہیں۔

#### اراضي ياكستان

ا۔ تقسیم کے بعد غیر مسلموں کی متر و کہ زمینیں جو حکومت پاکستان نے مسلم مہاجرین میں تقسیم کر دیں، یہ سب زمینیں عشری ہیں، اس لئے کہ اگر چہ ہندوستان پاکستان کے در میان تبادلۂ اراضی کا معاہدہ ہوا تھا، مگر جلد ہی یہ معاہدہ ٹوٹ گیا، اور وہ تمام زمینیں حکومت کے بیت المال کے ملک میں آگئیں، پھر جب حکومت پاکستان نے وہ زمینیں مسلمانوں کے حوالے کیں، تو ابتداءً مسلمانوں پر عشر ہی واجب ہو تاہے، اس لئے وہ زمینیں عشری قراریائیں گی۔

۲-غیر مسلموں کی متر و کہ یاغیر آباد اراضی جو حکومت پاکستان نے کسی مسلمان کوعاریت یا اجارہ، یا مز ارعت کے طور پر دی ہوں، مالکانہ طور پر نہ دی ہوں، نہ عشری ہیں نہ خراجی، اس لئے کہ بیہ اراضی سلطانیہ میں داخل ہیں، جبیبا کہ شامی گی اس عبارت سے ثابت ہو تاہے:

"وهذا نوع ثالث يعنى لاعشرية ولا خراجية من الاراضى تسمى ارض المملكة واراضى الحوز وهو ما مات اربابه بلا وارث وآل لبيت المال او فتح عنوة وابقى للمسلمين الى يوم القيامة "301

اور حکومت جو کچھ لگان ایسی زمینوں سے وصول کرتی ہے وہ اجرۃ الارض ہے، عشر وخراج نہیں۔ ۳-اسی طرح وہ اراضی جو پاکستان بننے سے پہلے غیر آباد تھیں، کسی شخص کی ملکیت میں داخل نہیں

<sup>300 -</sup> جواہر الفقہ:۲۸۵/۲

<sup>301 -</sup> فتاوی شامی:۳۹۵/۳

تھیں، پھر انگریزی حکومت نے آب رسانی کے وسائل مہیا کرکے وہ زمینیں قیمتاً یابلا قیمت مسلمانوں کے در میان مالکانہ طور پر تقسیم کر دیں، تووہ عشری ہیں، اور جو غیر مسلموں کو دی گئیں وہ خراجی ہیں۔

۳-اسی طرح جو غیر آباد زمینیں حکومت پاکستان نے اپنے قیام کے بعد مسلمانوں کو بقیمت یابلا قیمت مالکانہ طور پر دیں، وہ بھی عشری ہیں، بشر طیکہ امام ابویوسف کے اصول کے مطابق آس پاس کی زمینیں بھی عشری ہوں، یا عشری اور خراجی دونوں طرح کی زمینیں ہوں، اور اگر قرب و جوار میں ساری زمینیں خراجی ہوں، توبیہ زمینیں بھی خراجی ہوں گی۔

اور امام محمر ؓ کے اصول کے مطابق ان غیر آباد زمینوں کو اگر عشری پانی سے سیر اب کیا گیا ہو تو یہ عشری ہوں گی ،اور اگر خراجی پانی سے سینچا گیا ہو تو خراجی ہوں گی ۔۔۔۔علامہ شامی ؓ نے امام ابویوسف ؓ کے قول کے بارے میں کہاہے کہ:

"وبالأول يفتى" 302 اورفتوى پہلے قول پرہے۔

۵-ان اراضی کے علاوہ پاکستان کی وہ زمینیں جو غیر مسلموں کی ملکیت میں ہیں ، وہ بلا شبہ خراجی

ہیں۔

### اراضی ہند

ا- تقسیم کے بعد مسلمانوں کی متر و کہ زمینیں حکومت ہند نے عموماً ان غیر مسلموں میں تقسیم کردی تھیں، جو پاکستان جیموڑ کر ہندوستان آئے تھے، یہ زمینیں غیر مسلم کی ملکیت میں جانے کی بناء پر خراجی ہیں۔

۲-اسی طرح وہ زمینیں جو حکومت ہندنے مسلمانوں میں تقسیم کیں، وہ بھی خراجی ہیں، اس کئے کہ حکومت کا فرہ کا استیلاءان پر بہر حال ثابت ہے، اور اس کی وجہ سے اگر کوئی زمین عشری بھی ہوتی توخراجی بن جاتی۔

<sup>302 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار:٣٦٧/٣

ہندوستان اور پاکستان کی بیے زمینیں جن کا ذکر ابھی کیا گیا، ان کے احکام کے بارے میں کوئی کلام نہیں ہے، محل کلام ان کے علاوہ وہ زمینیں ہیں، جو تقسیم کے قبل سے ہی مسلمانوں کی ملک میں ہیں، اور نسلاً بعد نسل وہ مسلمانوں ہی کی ملکیت میں چلی آر ہی ہیں، ان کے عشری اور خراجی ہونے کا مدار اس شخیق پر ہے کہ ہندوستان کی اولین فتوحات کے وقت وہ کس کی ملک میں تھیں ؟اگر وہ کسی مسلمان کو مالکانہ طور پر دی گئیں ، یامالک زمین فتح کے وقت بخوشی مسلمان ہوگیا، تو وہ عشری ہوں گی، اور اگر وہ ہندومالک کے قبضہ و ملک ہی میں رہیں، اور ان پر خراج عائد کیا گیا، پھر اس سے مسلمان نے خریدا، یا کسی جائز صورت سے حاصل کیا، تو وہ خراجی ہوں گی، یابیہ صورت ہوئی کہ اول فتح کے وقت بیر غیر آباد اور کسی کی ملک میں نہ تھیں، کسی مسلمان نے خراجی ہوں گی، یابیہ صورت ہوئی کہ اول فتح کے وقت بیر غیر آباد اور کسی کی ملک میں نہ تھیں، کسی مسلمان نے کو مت کی اجازت سے ان کو آباد کیا، اور عشری پائی سے سیر اب کیا، تو یہ زمینیں عشری ہوں گی، اور خراجی مسلمان نے کوحاصل کر ایابو، تو یہ خراجی ہوں گی، یا ایساہواہو گا کہ سے غیر آباد زمینیں رہی ہوں گی، اول فتح کے بعد کسی غیر مسلمان نے ان کو حکومت کی اجازت سے آباد کیا ہو، اور پھر مسلمان نے ان کو حکومت کی اجازت سے آباد کیا ہو، اور پھر مسلمان نے ان کو خرید کریا کسی جائز صورت سے ان کو حکومت کی اجازت سے آباد کیا ہو، اور پھر مسلمان نے ان کو خرید کریا کسی جائز صورت سے ان کو حکومت کی اجازت سے آباد کیا ہو، اور پھر مسلمان نے ان کو خرید کریا کسی جائز صورت سے ان

مگر مشکل ہے ہے کہ آج پورے ہندستان میں مسلمان کی زمین کے بارے میں ہے معلوم کرنا کہ یہ زمین کس نوعیت سے اس کے پاس آئی، کوئی آسان نہیں ہے، وہ بھی جب کہ اس واقعہ پر صدیاں بیت رہی ہوں، — الیمی صورت حال میں اس کے سواکوئی راستہ نہیں ہے کہ جن علاقوں کی زمینوں کے بارے میں صورت حال معلوم ہو، ان کے بارے میں تو اسی حساب سے فیصلہ کیا جائے، اور جن علاقوں کے بارے میں میں میں ہے کہ فیصلہ کیا جائے، اور جن علاقوں کے بارے میں میں ہے کہ فیصلہ کیا جائے، اور جن علاقوں کے بارے میں ہے تفصیلات معلوم نہ ہوں، وہاں استصحاب کو دلیل راہ بنایا جائے۔

محقق ہمایونی گی تحقیق کے مطابق سندھ کے اکثر علاقے (بعض علاقوں کا استثناء کر کے) بزور شمشیر فنج کئے گئے ، اور اس کی زمینیں وہاں کے رہنے والوں کی ملکیت میں بر قرار رکھ کر ان پر خراج مقرر کیا گیا، جو ہمایونی گی تصر تک کے مطابق بید اوار کا پانچواں حصہ تھا، صرف بعض علاقے ایسے تھے جن کے باشندے اول فنج کے وقت ہی بخوشی مسلمان ہو گئے تھے ، مثلاً مر دم چنہ اور بر ہمن آباد وغیرہ کاعلاقہ ، توان علاقوں کی زمینیں عشری ہیں، مناسب معلوم ہو تا ہے کہ یہاں پر ہمایونی کے رسالے کے چند اقتباسات نقل کر دیئے

جائين:

مايونى نے اپنے رسالے ميں شيخ ابوالحس سندهى كى كتاب رفع الضرية سے يہ عبارت نقل كى ہے:
اقد ثبت فى كتب التاريخ ان فتح السند كان فى سنۃ ثلاث
وتسعين وكان عنوة الا مردم چنہ اسلمو اطوعا على ما
صرحوافى التاريخ"

کتب تاریخ سے ثابت ہے کہ سندھ کی اسلامی فتح سبی طاقت کے ذریعہ ہوئی، بجز مقام مر دم چنہ کے ،وہاں کے لوگوں نے تاریخی صراحت کے مطابق اول فتح کے وقت ہی بخوشی اسلام قبول کر لیا تھا۔

اس عبارت کے نقل کرنے کے بعد علامہ ہمایونی اُپنافیصلہ تحریر کرتے ہیں:

ازآں سبب فقہائے اسلام آن روئے آب را کہ در تصرف مر دم چنہ بود عشری می گویند۔ اسی بناء پر فقہائے اسلام نے اس پوری ساحلی پٹی کوجو اہل مر دم چنہ کے زیر تصرف تھی عشری

قرار دیاہے۔

علامہ ہمایونی ؓنے مخدوم عبدالواحد سیوستانی کی کتاب "بیاض واحدی "سے ایک بیہ عبارت نقل کی ہے، مخدوم عبدالواحد نے شیخ ابوالحسن سندھی کے حوالے سے لکھاہے:

"ما سمعت من احدوما وجدت من كتاب ان محمدابن القاسم وضع العشر على ارض السنده ولو وضع لنقل"

میں نے کسی سے نہ سنا، اور نہ کسی کتاب میں دیکھا کہ محمد ابن قاسم نے سندھ کی زمینوں پر عشر لگایا ہو، اور اگر وہ عشر لگاتے تو یقیناً ان کا حکم نافذ ہوتا، اور وہ نقل کیاجاتا۔

اس عبارت سے اتنا ثابت ہو تا ہے کہ سندھ کی زمینوں پر اول فتح کے وقت عشر نہیں لگایا گیا تھا، — ہمایونی ؓ نے مخدوم عارف کی بیاض کے حوالے سے نقل کیا ہے:

"الظاهر ان ارض السنده و الهندخر اجية وخراجها الخمس كما حققم الشيخ المحقق الدهرى في رسالتم المسماة برفع الضرية

ونقل فيم عن جامع الفتاوى الناصرى ان ارضنا عشرية ولكن ضبعف هذاالنقل "

ظاہر ہے کہ ہندوسندھ کی زمینیں خراجی ہیں اور ان کاخراجی پیداوار کا پانچوال حصہ ہے، جیسا کہ محقق دہری (شیخ ابوالحسن سندھی) نے اپنے رسالہ "رفع الضریة" میں ذکر کیا ہے، اور اسی رسالہ میں جامع الفتاویٰ الناصری کے حوالے سے یہ بھی لکھا ہے کہ ہماری زمینیں (یعنی سندھ کی) عشری ہیں، لیکن مصنف رسالہ نے اس نقل کو ضعیف قرار دیا ہے <sup>303</sup>

خواجہ مخدوم عارف کی اس عبارت میں بھی مدار تحقیق شیخ ابوالحن سند ھی ہی ہیں، اس عبارت میں خواجہ ابوالحن کی یہ تحقیق صراحت کے ساتھ بیان کی گئی ہے، کہ ہندوسندھ کی زمینیں خرابی ہیں، مگر ہند سے مراد یہاں ہندوستان کے صرف وہ علاقے ہیں، جو محمد ابن قاسم کی فقوحات کے وقت سندھ میں شامل سے، سام سے مراد یہاں ہندوستان کے صرف وہ علاقے ہیں، جو محمد ابن قاسم کی فقوحات کے وقت سندھ میں شامل سے، صاحب قاوی الناصری نے اپنے علاقے کے بارے میں خبر دی ہے کہ ہمارے علاقے کی زمینیں عشری ہیں، اس کو ضعیف قرار دینے کی کوئی وجہ نہیں ہے، کیوں کہ شیخ ابوالحن کو جب خودیہ تسلیم ہے کہ سندھ کا پوراعلاقہ خراجی نہیں ہے، بلکہ بعض علاقوں کے لوگ اول فتح کے وقت ہی مسلمان ہوگئے سے، مثلاً انہوں نے مردم چنہ کا حوالہ دیا ہے، کہ وہاں کے لوگوں نے اول فتح کے دن ہی اسلام قبول کر لیا تھا، — اسی طرح مؤرث بلاذری نے راجہ داہر کے بایۂ تخت "بر ہمن آباد" کے متعلق بھی کچھ اس قسم کے حالات لکھے ہیں، جن سے معلوم ہو تا ہے کہ یہاں کے اکثر لوگ بھی فتح کے وقت مسلمان ہوگئے تھے، اسی طرح بلاذری نے تاریخی معلوم ہو تا ہے کہ یہاں کے اکثر لوگ بھی فتح کے وقت مسلمان موگئے تھے، اسی طرح بلاذری نے تاریخی حوالوں کی روشنی میں یہ بھی لکھا ہے کہ: سندھ کے بعض علاقے مسلمان مجاہدین کو جاگیر کے طور پر دیئے گئے تھے، اور مالکانہ طور پر ان کاقبضہ ان اراضی پر کرادیا گیا تھا 304

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> - جواہر الفقہ:۲/۲۵۴ و ۲۵۵

<sup>304 -</sup> فتوح البلدان،للبلاذري: /٣٢٥، بحواله احسن الفتاويٰ: ٣٧٠ سير

اس کے ساتھ ہے جھی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ ولید ابن عبدالملک کے آخری عہد میں جب اسلامی حکومت کی گرفت سندھ پر ڈھیلی پڑی، توراجہ داہر کے بیٹے "جیسیہ" نے بغاوت کر کے بر ہمن آباد پر قبضہ کرلیا، اور خود مخار باد شاہ بن گیا، اس کو دیکھ کر سندھ کی دوسری متعدد ریاستوں کے راجہ بھی باغی بن ہوکر خود مخار ہوگئے۔ یعنی سندھ کے علاقے ایک بار پھر دارالحرب بن گئے، جب حضرت عمرا بن عبدالعزیز ً کی خلافت کا دور آیا، تو انہوں نے ان راجاؤں کے نام خطوط کھے، جن میں اول ان کو اسلام کی دعوت دی گئی خلافت کا دور آیا، تو انہوں نے ان راجاؤں کے نام خطوط کھے، جن میں اول ان کو اسلام کی دعوت دی گئی دوسرے تھی، پھر اطاعت کی ، راجہ داہر کا بیٹا جیسیہ اس غائبانہ دعوت سے اتنا متاکز ہوا کہ مسلمان ہو گیا، دوسرے راجاؤں نے بھی اسلام قبول کر لیا، اس طرح سندھ کے علاقے دوبارہ اسلامی حکومت کے زیر تگیں اس شان راجاؤں نے باشندے مسلمان شے، اور ان کی تمام زمینیں ان کی ملکیت میں ، حضرت عمر ابن عبد العزیز ؓ نے نو مسلم راجاؤں کو ان ریاستوں کا گور نر مقرر کیا، اور ان کی زمینیں ان کی ملکیت میں کیاجا سکتا تھا، قاعدہ کے مطابق بہ نو مینیں عشری ہی ہوں گی گئیں، اس صورت میں ظاہر ہے کہ ان مسلمانوں کی زمینوں پر خراج عائد نہیں کیاجا سکتا تھا، قاعدہ کے مطابق بہ نو مینیں عشری ہی ہوں گی گئیں، اس صورت میں ظاہر ہے کہ ان مسلمانوں کی زمینوں پر خراج عائد نہیں کیاجا سکتا تھا، قاعدہ کے مطابق بہ نو مینیں عشری ہی ہوں گی گ

اس کے علاوہ اسلامی فتوحات کے بعد بہت سے نئے شہر اور نئی بستیاں بسائی گئیں، ان کی زمینوں کے مالک ابتداءً مسلمان ہی ہوئے، جنہوں نے حکومت کی اجازت سے ان کو آباد کیا، اور بہت سی زمینیں عشری یانی سے سیر اب کی گئیں، توبید زمینیں بھی قاعدے کی روسے عشری قراریائیں گی۔

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> - تاریخ الکامل لابن اثیر:۳/۲۲۴

ہونے والی بغاوت میں شرکت کے بعد اسلام لے آئے تھے، ان کو عشری ہی کہنا ہو گا، جب تک کہ اس کا ثبوت نہ مل جائے کہ در میان میں ان زمینوں کے کسی جھے کو کسی غیر مسلم نے خرید لیا تھا، اس کے بعد مسلمان کے پاس آیا۔

اسی طرح سندھ یا ہندویاک کی بقیہ وہ تمام اراضی جو بعد کے ادوار میں مفتوح ہوئے، اور جن کی تفصیلات معلوم نہیں ہیں، اور وہ نسلاً بعد نسل مسلمانوں ہی کے قبضے میں چلی آرہی ہے، اور در میان میں کسی غیر مسلم کی ملکیت کا ثبوت نہیں ہے، توان کو استصحاب حال کی بناء پر عشری ہی قرار دیا جائے گا، اور یہی سمجھا جائے گا کہ بیرزمینیں اول فتح کے وقت ہی سے مسلمانوں کے قبضے میں چلی آرہی ہیں۔

حضرت مفتی شفیع صاحب کا صرف پاکستان کی اس قشم کی اراضی کے بارے میں یہی خیال ہے، حضرت تھانو کی نے بھی امد ادالفتاو کی میں ہندو پاک کی ان تمام زمینوں کو عشری قرار دیاہے، جونسلاً بعد نسل مسلمانوں کے پاس چلی آرہی ہیں،اور دلیل وہی استصحاب حال ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> - جواہر الفقہ: ۲ /۲۵۹

<sup>307 -</sup> امدادالفتاويٰ:۲٠/٢

ہے،اور حضرت تھانویؓ کے موقف کی تائید کی ہے 308

#### حقيقت واقعي

لیکن اگر ہم کتب تاریخ کی اس صراحت پر نگاہ رکھیں کہ محمد ابن قاسم کی فتوحات کے بعد ہندوستان کے دوسرے علاقے جن کی فتوحات غزنوی عہد اور غوری عہد حکومت سے شروع ہو کر علاء الدین خلجی تک تمام ہوئی، ان تمام علاقوں کی زمینیں عموماً ان کے ہندومالکان کی ملک اور قبضہ میں باقی رکھی گئیں، اور ان پر خراج عائد کیا گیا تھا، جبیبا کہ حضرت مفتی شفیع صاحب ؓ نے اپنی کتاب "اسلام کا نظام اراضی " کے دوسرے باب میں تاریخی حوالوں سے ثابت کیا ہے۔

اگریہ شخقیق درست ہے، توہندستان کی بقیہ اراضی کے بارے میں کم از کم اتنی بات ماننی پڑتی ہے کہ ان کے اولین مالک غیر مسلم ہی شخے، اور بعد کے ادوار میں اسلامی تبلیغ کے زیر اثر وہ خود مسلمان ہوئے، حبیبا کہ حضرت خواجہ اجمیر ک کے بارے میں مشہور ہے، یابیہ کہ ان غیر مسلموں سے مسلمانوں نے خرید لیا، یا کسی جائز صورت سے حاصل کیا، اس لحاظ سے ہندوستان کی اراضی عموماً خراجی قراریائیں گی۔

یہ امکان ضرور ہے کہ بعض علاقوں کی اراضی مسلمان مجاہدین کو اولین فاتحین نے بطور عطاو جاگیر یا بقیمت دی ہوں، اور یہ بھی ممکن ہے کہ ان اراضی کے اولین مالکین اگرچہ غیر مسلم تھے، مگر ہو سکتا ہے کہ بعد کے ادوار میں یہ لاوار ث اور غیر آباد ہوگئ ہوں، اور حکومت کی تحویل و ملک میں جانے کے بعد مسلمانوں کو عطاء کے طور پر یا قیمت کے عوض دے دی گئ ہوں ۔ مگر جب تک ان امکانات کے لئے کوئی واضح ثبوت نہیں ملتا، ان امکانات کو واقعہ کا در جہ دے کر ان اراضی کو عشری قرار دینا مشکل ہے، یہ امکانات محض اختالات ہیں، ان احتالات کی بناء پر تاریخ کے معلوم حقائق کور دکر دینا مناسب نہیں ہے، اس لئے مناسب یہ معلوم پڑتا ہے کہ ہندستان کی اراضی کو بالعموم خراجی قرار دیا جائے، گجر ات، راجپو تانہ، اور پنجاب کے علاقے معلوم پڑتا ہے کہ ہندستان کی اراضی کو بالعموم خراجی قرار دیا جائے، گجر ات، راجپو تانہ، اور پنجاب کے علاقے محمد ابن قاسم نے مطابق محمد ابن قاسم نے میں ہیں گئے ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد ابن قاسم نے میں ہیں گئے ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد ابن قاسم نے میں ہیں گئے ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد ابن قاسم نے میں ہیں گئے ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد ابن قاسم نے میں ہوئے ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد ابن قاسم نے میں ہوئے ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد ابن قاسم نے میں ہوئے ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد ابن قاسم ہوئی ہوئے تھے، اور شیخ ابوالحسن سندھی کی شخفیق کے مطابق محمد میں گئی ہوئے کے میں ہوئی ہوئے کے تھے، اور شیخ ابور شیخ ابور

<sup>308 -</sup> احسن الفتاوى: ١٨/ ١٠٠٠

اپنی مفتوحہ اراضی پر خراج (خمس) مقرر کیا تھا، اس کے بعد اگرچہ جیسیہ کی بغاوت کے نتیج میں سندھ کی گئی مفتوحہ اراضی پر خراج (خمس) مقرر کیا تھا، اس کے بعد اگرچہ جیسیہ کی بغاوت کی، گر ات اور پنجاب بھی اس میں شامل تھے یا نہیں ؟ بر جمن آباد کا تذکرہ فتوح البلدان میں موجود ہے، اس لئے اس کی حد تک اس کے علاقے کو عشری قرار دیا جاسکتا ہے، گر ابن اثیر جزری نے جن ریاستوں کاذکر کیا ہے، ان میں گجرات اور پنجاب کا ہونا کوئی بھینی نہیں، اس لئے یہ علاقے بھی ہندوستان کی دیگر اراضی کی طرح خراجی ہوں گی، ——
بہار میں در بھنگہ، مدھو بنی، سمستی بپور، کھگڑیا، اور بیگوسرائے کی زمینات کے بارے میں بھین کے ساتھ معلوم ہے کہ وہ در بھنگہ کے مہاراج سر رامیشور شکھ (۱۸۲۰ء – ۱۹۹۹ء) کی جاگیر تھیں، اور ان علاقوں ساتھ معلوم ہے کہ وہ در بھنگہ کے مہاراج سر رامیشور شکھ (۱۸۲۰ء – ۱۹۹۱ء) کی جاگیر تھیں، اور ان علاقوں کے تمام کاشتکار اس کی رعایا سمجھے جاتے تھے، مہاراجہ بی تمام زمینوں کالگان وصول کر تا تھا، اس علاقے کی اگر زمینیں لوگوں کو اس کی رعایا سمجھے جاتے تھے، مہاراجہ بی تمام زمینوں کالگان وصول کر تا تھا، اس علاقے کی دمینیں لوگوں کو اس کی رعایا تھے جاتے تھے، مہاراجہ بی تمام زمینوں کالگان وصول کر تا تھا، اس علاقے کی زمینیں لوگوں نے اپنے طور پر ان پر قبضہ کر لیا، اور ان کو آباد کرتے رہے، اس لئے اس پورے علاقے کی زمینیں۔ لوگوں نے اپنے طور پر ان پر قبضہ کر لیا، اور ان کو آباد کرتے رہے، اس لئے اس پورے علاقے کی زمینیں۔

ہندوستان کی اراضی کے بارے میں حضرت مفتی شفیع صاحب گا آخری فیصلہ یہی ہے۔<sup>309</sup> ہندستانی اراضی میں خراج کی نثرح

البتہ یہ واضح ہو جانے کے بعد کہ ہندوستان کی اراضی بالعموم خراجی ہیں، یہ مسکلہ اٹھتا ہے کہ خراج کی کو نسی قشم ان اراضی پر عائد ہوگی، خراج مقاسمہ ، یا خراج موظف؟

اس کے جواب کے لئے بھی ہمیں تاریخ کی طرف رجوع کرناہو گا، ہمایونی کی کتاب "سراج الہند"

سے نقل کیاجا چکاہے کہ سندھ کی اراضی پر محمد ابن قاسم نے خراج مقاسمہ بینی پیداوار کاخمس مقرر کیا تھا، اس لئے جب تک وہ اراضی خراجی ہیں، ان پر خمس ہی واجب رہے گا، بعد کے حکمر انوں کو اس و ظیفہ کے بدلنے کا اختیار نہیں ہو گا، جیسا کہ فقہاء کی صراحت ہم شر وع میں نقل کر چکے ہیں، البتہ سندھ کے کسی علاقے کے

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> - جواہر الفقہ: ۲۸۷/۲

بارے میں خراج کی کسی صورت کا ثبوت مل جائے تو پھر وہی صورت کا حکم لگے گا۔

سندھ کے علاوہ ہندوستان کی بقیہ تمام اراضی کے بارے میں اتنا تو معلوم ہے کہ اولین فاتحین نے ان کو سابق مالکین ہندو کی ملکیت میں بر قرار رکھ کر ان پر خراج عائد کیا تھا، مگر اس کی وضاحت نہیں ملتی کہ ان پر کس قشم کاخراج مقرر کیا گیا تھا۔

البتہ نزہۃ الخواطر اور آئینۂ حقیقت نما وغیرہ میں علاء الدین خلجی کے عہد کی اصلاحات اور تبدیلیوں کے ضمن میں دواہم تبدیلیوں کاذ کر ماتاہے:

ا-ایک بیہے کہ پہلے سے جو فوج کو تنخواہ بصورت جاگیر دینے کا دستور چل رہاتھا، علاءالدین خلجی نے اس کو بدل کر فوج کو نقذ تنخواہیں دینے کا قانون جاری کیا۔

۲-اسی طرح ایک بیہ تبدیلی بھی عمل میں آئی کہ مالکان اراضی پر جو خراج مقرر تھا، اس کے بجائے خراج مقاسمہ کا قانون جاری کیا گیا۔

خلجی کے بعد محمد تغلق نے بھی یہی معمول جاری رکھا، فیروز تغلق کے عہد میں تنخواہوں کاطریقہ تو پھر نفذ کے بجائے جاگیروں سے جاری کر دیا گیا، مگر اس کی تصریح نہیں ملتی کہ اس نے خراج میں بھی کوئی تبدیلی کی یا نہیں؟

<sup>310 -</sup> جواہر الفقہ: ۲۸۷/ ۲۸

فرمائی تھیں،،اور جن کاذکر ہم شروع میں کر چکے ہیں،اس لئے ہندوستانی اراضی پر توظیف عمری کے لحاظ سے خراج عائد ہو گا۔

حضرت مفتی شفیع صاحب کی شخفیق کا بھی آخری نقطہ یہی ہے، بحث کے آخر میں وضاحت کے ساتھ فرماتے ہیں: ساتھ فرماتے ہیں:

"اس سے معلوم ہوا کہ ہندوستان کے اکثر علاقوں میں آج بھی خراج موظف کا حکم ہے "<sup>311</sup> میر ارجحان بھی اسی طرف ہے ،واللّٰد اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم

#### بعض اكابر كامسلك

البتہ یہاں پر بعض اکابر کی تحقیقات و فتاوی سے دشواری پیداہوتی ہے، ہمارے کئی بزرگوں کے فتاوی ایسے ملتے ہیں جن میں ہندوستان کی زمینوں سے عشر و خراج دونوں ساقط کر دیا گیاہے، ایک طرف حضرت گنگوہی گامسلک، حضرت تھانوی کی آخری شخقیق، اور حضرت جلال تھا نیسری گاموقف، اور مفتی رشید احمد صاحب لدھیانوی کا فتوی ہیہ ہندوستان کی اراضی پر عشر واجب ہے، ودوسری طرف حضرت قاضی ثناء اللہ پانی پتی مفتی عزیز الرحمٰن صاحب مفتی اول دارالعلوم دیوبند (آخری قول کے مطابق) اور حضرت تھانوی گا ابتدائی مسلک ہیہ ہندوستان کی اراضی پر عشر و خراج کچھ بھی واجب نہیں مطابق ) اور حضرت تھانوی گا ابتدائی مسلک ہیہ ہندوستان کی اراضی پر عشر و خراج کچھ بھی واجب نہیں عشر و خراج کچھ بھی واجب نہیں ہوتا۔

قاضی ثناءاللہ پانی پی ٹے اپنی مشہور کتاب" مالا بد منہ" میں عشر وخراج کے مسائل (ان کے اپنے بیان کے مطابق) محض اس لئے ذکر نہیں گئے کہ ہندوستان میں ان احکام کی ضرورت ہی نہیں ہے، کیوں کہ بیال عشری وخراجی زمینیں نہیں ہیں 312

<sup>311 -</sup> جواهر الفقة: ٢٨٧/ ٢

<sup>312 -</sup> مالابد منه: / ٩٥،٩٣٠ كتاب الزكوة

حضرت تھانوی رحمۃ اللّٰہ علیہ کاایک فتویٰ"امدادالفتاویٰ" میں بیہ منقول ہے:

الجواب: في ردالمحتار عن شرح شيخ اسمعيل حيث قال و يحتمل ان يكون احترازاً عما وجد في دار الحرب فان ارضها ليست ارض خراج او عشر (ج ٢ ص ٤٢) - وفي الدر المختار ارض العرب وما اسلم اهلم طوعاً اوفتح عنوة وقسم بين جيشناو البصرة عشرية اهـ313

اگر ہندوستان کو دارالاسلام ماناجائے، تو ظاہر اُقتیم ثالث میں داخل ہونے سے اس کی زمین مسلمانوں کے پاس ہے، جبکہ کسی غیر مسلم سے حاصل نہ ہوئی ہو عشری ہے، اگر غیر دارالاسلام ہے تواس کی زمین نہ عشری ہے نہ خراجی 314

حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمٰن صاحب ٔ ابتداء میں حضرت گنگوہی ٔ اور حضرت تھانوی ؓ کی شخیق کے مطابق ہی فتویٰ دیتے ہے ، کہ ہندوستان کی زمینوں پر عشر واجب ہے ، <sup>315لی</sup>کن بعد میں انہوں نے اپنے فتویٰ سے رجوع کر لیا، اور پھریہ فتویٰ دینے لگے کہ ہندوستان کی زمینوں پر عشر وخراج کچھ نہیں ہے ، مناسب معلوم ہو تا ہے کہ ان کا ایک مفصل فتویٰ نقل کر دیا جائے ، تا کہ ان کا پہلا مسلک ، پھر اس سے رجوع اور آخری موقف کی تفصیلات سامنے آ جائیں:

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>313 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار:٣٩٣/٣

<sup>314 -</sup> امدادافتاویٰ:۲/۱۷

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> - فتاوي دارالعلوم جديد: ١٨٥/١٥٥١

الجواب: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته: والإنامه بهونجيا، پہلے ايك زمانه تك يهي علم رہا کہ ہندوستان کی عشری زمینوں میں عشر واجب ہے،اور حضرت رحمۃ اللہ علیہ کی بعض تحریرات کے موافق یہ فیصلہ کیا <sup>316</sup> اور بہت جگہ فتویٰ دیا کہ مسلمانوں کی مملو که زمینوں کو عشری سمجھنا چاہئے ، کیوں کہ اراضی عشریہ میں عشریانصف عشر کا نکالنا بحکم آیت "و آتو احقہ یوم حصادہ 317مثل زکوۃ کے فرض ہے، پھر کچھ زمانہ کے بعد"مالا بد منہ "حضرت قاضی ثناءاللہ صاحب کی یہ شخقیق اور تصریح یر نظریری کہ ہم نے اپنی کتاب میں زکوۃ کے مسائل کے ساتھ عشر کے احکام اس وجہ سے نہیں لکھے کہ ان دیار میں زمینیں عشری نہیں ہیں، اس کے ساتھ بیہ ماننا بھی ضروری ہے کہ قاضی صاحب کا بیہ حکم فرمانا کہ یہاں عشری زمینیں نہیں ہیں، اس زمانه کامتفقه مسکله ہو گاکیوں که قاضی صاحب مضرت شاہ ولی الله صاحب ﴿ معرفِ الله صاحب ﴿ معرفِ الله على الله على ھ)کے خاص تلمیذ اور حضرت شاہ عبد العزیز وغیر ہ حضرات کے ہمعصر ہیں، اور سب حضرات باہم متفق ہیں، باہم کوئی خلاف نہیں ہے، ضروری ہے یہ مسکلہ اس زمانہ کا متفق علیہ مسکلہ ہو گا، کہ ہندوستان میں عشری زمینیں نہیں ہیں، پھر اس کے ساتھ عموماً یہ معمول دیکھ کر کہ کوئی اینے بزر گوں میں عشر کا اہتمام مثل زکوۃ کے نهیں کرتا، تعجب ہوتا تھا،اور تر دد مجھی ہوتا تھا،اور گویا حضرت قاضی صاحب کی تحقیق کی تائید ہوتی تھی کہ ایبا بھی کیاہے کہ سب بزر گوں نے عشر کا اہتمام چھوڑ دیا، ضرور کوئی بات ہے، جس کی وجہ سے عملاً بیہ متر وک ہو گیا ہے، چند سال ہوئے

<sup>316 -</sup> حضرت رحمۃ اللہ علیہ سے مراد حضرت گنگوہی گہیں، اس مقام پر حضرت گنگوہی گا حوالہ ہے، اور ایک دوسرے فتویٰ میں حضرت تضانوی ؓ کا حوالہ ہے وہ فتویٰ ۲ / ۱۸۷ پر موجو د ہے، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ان دونوں بزرگوں ہی کی تحقیقات پر اعتماد کرتے ہوئے حضرت مفتی صاحب ؓ سابق فتویٰ دیا کرتے تھے۔

<sup>317 -</sup> سورة الانعام - ركوع/م

ہیں کہ مولاناانور شاہ صاحب یا کسی اور صاحب نے یہ فرمایا کہ شامی باب الزکوۃ میں یہ روایت ہے کہ دارالحرب کی زمینوں میں عشر واجب نہیں ہے، وہاں کی زمینیں نہ عشری ہیں نہ خراجی، اس روایت کو دیکھا اور اس کو دیکھ کر حضرت قاضی شاء اللہ پانی پی تخریر کی وجہ معلوم ہوئی کہ یہی وجہ ہے کہ وہ حضرت ہندوستان کی زمینوں کو عشری نہیں سبجھتے ، کیوں کہ ہندوستان کو وہ حضرات دارالحرب سبجھتے ہتھے، شامی باب الزکوۃ کی عبارت یہ ہے:

"واحترز به عن داره وارضه ارض الحرب الخ فان ارضها ليست ارض خراج او عشر 318

اور عبارت مالا بدمنه کی بیرے:

"وتفصیل نصاب اجناس سوائم وقدر واجب آل طول دارد ودری دیار این اموال بفتر وجوب زکوه نمی باشد لهذامسائل زکوهٔ آل مذکورنه کرده شد و پیجنین احکام عشر زمین عشریه که درین دیار نیست و مسائل عاشر که به طرق و شوارع باشد که مذکورنه کرده شد "319

اس کے بعد ایک اشکال بیہ باقی رہتا ہے کہ حضرت اقدس گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ وجوب عشر کا تھم فرماتے تھے،اور تحریراً وتقریراً اس کو ظاہر فرمایا ہے،غالباً جناب کو بھی یاد ہوگا، یا معمول حضرت کا معلوم ہو گااور اس میں شک نہیں کہ نصوص آیات واحادیث کا مقتضا بھی یہی معلوم ہو تا ہے، کیوں کہ امام صاحب جمیع مااخر جت میں وجوب عشر کا تھم فرماتے ہیں، اور جیسا کہ زکوۃ دارالحرب میں ساقط نہیں ہوتی، لکہ صاحب مال بطور خود اداکر تا ہے،اسی طرح عشر بھی ہر جگہ واجب ہوناچ

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> - ردالمختار على الدرالمختار:۲/۲

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> - مالابد منه: ۹۵،۹۴

اہے ، ہاں چوں کہ عشر کے وجوب کے لئے زمین کاعشری ہوناضر وری ہے ، اور جب کہ یہ کہا جاوے کہ دارالحرب کی اراضی عشریہ نہیں ہیں، تو پھر وجوب عشر کی بھی کوئی وجہ نہیں ہوگی، اور حضرت اقد س رحمۃ اللہ علیہ کا قول و فعل احتیاط پر مبنی کہا جائے، چنانچہ ہمارے مرشد حضرت مولانا شاہ رفیع الدین صاحب قد س سرہ (مہتم دارالعلوم دیوبند) بھی اپنے خاص لوگوں کو عشر نکالنے کا حکم فرما یا کرتے تھے اور اس بناء پر حضرت والد ماجد صاحب جو پچھ محاصل غلہ میں سے بقدر حصہ بندہ کو دیا کرتے تھے، کہ وہ دس ہیں دھڑی تقریباً ہوتا تھا، تو بندہ گھر کہہ دیتا تھا، کہ دس دھڑی میں سے ایک دھڑی اللہ واسطے دیدو۔

## فناوی دارالعلوم کے دلائل کا جائزہ

حضرت نے اپنے اس مفصل فتویٰ میں اپناموقف پوری طرح واضح کر دیا ہے، کہ شرعی طور پر ہندوستان کی زمینیں نہ عشری ہیں نہ خراجی، اور جن اکابر کے بارے میں مشہور تھا کہ وہ عشر نکالنے کو کہتے تھے ، اور خود بھی نکالتے تھے، توان کے قول و فعل کو احتیاط و تقویٰ پر پر محمول کیا ہے، اور اپنے موقف پر قاضی شاء اللّٰہ پانی پتی کی کتاب مالا بد منہ ، اور فتاویٰ شامی کی عبارت ، اور عشر کے بارے میں اکابر کی بے التفاتیوں سے استدلال فرمایا ہے ، حضرت کا استدلال کافی مضبوط ہے ، مگر اس پر کئی اعتبار سے غور کیا جاسکتا ہے :

<sup>320 -</sup> فماوى دارالعلوم:١/١٥ تا١٧

کرناہوتا، اور ہندوستان کی اراضی کو خراجی تسلیم کرتے تو خراج کے احکام اپنی کتاب میں ضرور ذکر فرماتے۔
موضوع پر لکھی گئی ہے، اس میں زندگی کے تمام مسائل تحریر نہیں کئے گئے ہیں، بس نماز، روزہ، زکوۃ، حج،
قربانی، عقیقہ اور کچھ کفروا بمان کے بارے میں اس میں بحثیں موجو دہیں، عشر بھی چوں کہ زکوۃ ہی کی طرح
کی ایک عبادت ہے، اس لئے عشر بھی زکوۃ کے ذیل میں آناچاہئے تھا، مگر چوں کہ ہندوستان کی زمینیں عشری نہیں ہیں، اس لئے اس کے احکام ذکر کرنے کی بھی ضرورت نہیں تھی۔

اس کے برخلاف خراج خالص ٹیکس ہے، جو موضوعی طور پر ایک قشم کی عقوبت ہے، اس بناء پر عبادات کے ذیل میں خراج کے احکام داخل کرنے کی کوئی وجہ نہ تھی۔

یہ الگ مسلہ ہے کہ خراج مسلمانوں پر عائد ہوجانے کی بناء پر عبادت بن جائے گا، یااس وقت بھی محض وظیفہ ارض ہی رہے گا، فقہی عبارات کی روشنی میں (جیسا کہ اس کے بارے میں پچھ ہم آگے بھی عرض کریں گے، انشاء اللہ) ایسالگتا ہے کہ خراج مسلمانوں پر عائد ہو جانے کے باوجود بھی حقیقی طور عبادت نہیں بتا، البتہ چوں کہ اس کے مصارف امور خیر ہیں، اس بناء پر فقہاء لکھتے ہیں کہ اگر چہ اسلامی حکومت نہ ہو، مگر خراج مسلمانوں کو اپنے طور پر نکالناچاہئے، اور اس رقم سے ان امور میں حصہ لیناچاہئے، جن سے مسلمانوں کا علمی، دینی، ملی یا اقتصادی فائدہ ہو، لیکن بیہ نکالنے کی تاکید محض مآل اور انجام پر نگاہ کرتے ہوئے ہے، اصالة یہ حکم نہیں ہے، اس لئے فقہاء نے یہ رخصت دی ہے کہ اگر صاحب خراج خود مصرف ہو، یعنی دینی، ملی، یا قومی مفادات میں مشغول ہو، تو خود بھی اس رقم سے استفادہ کر سکتا ہے، یعنی خراج نکالنے کی اسے کوئی ضرورت نہیں ہے، اس سے معلوم ہو تا ہے کہ خراج اپنی اصل کے لحاظ سے بھی عبادت نہیں بتنا، اس لئے ضرورت نہیں ہے، اس سے معلوم ہو تا ہے کہ خراج اپنی اصل کے لحاظ سے بھی عبادت نہیں بتنا، اس لئے قاضی صاحب آنے اپنی کتاب میں خراج کے احکام، ہندوستان کے خراجی ہونے کے باوجود ذکر نہیں گئے، توان قاضی صاحب آنے اپنی کتاب میں خراج کے احکام، ہندوستان کے خراجی ہونے کے باوجود ذکر نہیں گئے، توان کی کتاب کے موضوع کے لحاظ سے ان پر کوئی اعتراض وارد نہیں ہوتا۔

۲- بہیں سے عشر کے بارے میں اکابر کی بے التفاتیوں کاراز بھی واشگاف ہو تاہے، جس کو حضرت مفتی عزیز الرحمٰن صاحب ؓ نے بطور تائید پیش کیا ہے ان حضرات کی بے توجہی اس کی دلیل تھی کہ ان

حضرات کے نزدیک ہندوستان کی اراضی عشری نہیں تھیں، اس لئے عشر نکالنے کی کوئی حاجت نہ تھی، رہا خراج نکالنے کا معاملہ ، تواس کے بارے میں حضرت مفتی صاحب نے سکوت کیا ہے ، مگر ایسامعلوم پڑتا ہے کہ وہ حضرات خراج نکالا کرتے تھے، ورنہ حضرت مفتی صاحب ضرور اس کا تذکرہ کرتے، ۔۔۔۔ خراج نہ نکالا کرتے تھے، ورنہ حضرت مفتی صاحب ضرور اس کا تذکرہ کرتے، ۔۔۔ خراج نہ نکالنے کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ چول کہ وہ حضرات امت، اور دین کے کامول میں مصروف تھے، اس بناء پر ممکن ہے کہ وہ حضرات اپنے کو مصرف خراج سمجھ کر اس لئے وہ بجاطور پر خراج کے مصارف خراج سمجھ کر اس رقم کوخو دہی استعال کر لیتے ہوں۔

اور اس کا بھی امکان ہے کہ جو حضرت مفتی صاحب کا خیال ہے کہ ہندوستان دارالحرب ہے ، اس لئے یہاں کی زمینیں نہ عشری ہیں نہ خراجی ، اس بناء پریہ اکابر عشر وخراج کسی کے لئے کوئی اہتمام نہیں کرتے تھے ، مگر اس کے بارے میں تھوڑی سی وضاحت چند سطر وں بعد ہم کریں گے۔

سا- شامی کی عبارت سے حضرت کا استدلال درست ہے، بلاشبہ علامہ شامی نے دارالحرب کی زمینوں کو غیر عشری وغیر خراجی قرار دیا ہے، اور اس میں کوئی قید نہیں ہے کہ وہ دارالحرب ایساہو، جو اصلی ہو، یعنی شر وع سے ابتک دارالحرب ہو، کبھی اسلامی حکومت وہاں نہ آئی ہو، علامہ شامی ؓ نے مطلق دارالحرب لکھا ہے، خواہ وہ دارالحرب اصل سے ہو، یا ایک زمانے میں دارالاسلام تھا، اور بعد میں دارالحرب بن گیا، اس لئے شامی کی عبارت کاصاف مطلب یہی ہے کہ ہر قسم کے دارالحرب کی زمینیں نہ عشری ہیں نہ خراجی۔ لئے شامی کی عبارت کاصاف مطلب یہی ہے کہ ہر قسم کے دارالحرب کی زمینیں نہ عشری ہیں نہ خراجی۔ ہمارے اکابر میں حضرت مفتی شفیع صاحب ؓ، اور مفتی رشید صاحب ؓ دونوں بزرگوں نے حضرت مفتی عزیز الرحمٰن صاحب کے اس استدلال پر تنقید کی ہے، ان حضرات کا کہنا ہے ہے کہ شامی کی باب الرکاز

والی عبارت میں دارالحرب سے مراد مطلق دارالحرب نہیں ہے، بلکہ صرف وہ ہے جو ابتداء سے آج تک دارالحرب ہو، ایسے دارالحرب میں چوں کہ کسی مسلمان کے زمین خریدنے، یا کسی زمین کے مالک ہونے کا تصور ہی نہیں کیا جا سکتا ہے، اس لئے عشر کا سوال بھی پیدا نہیں ہو تا، رہے کا فر تو وہ احکام عشر کے مخاطب نہیں بن سکتے ہیں۔

اس کی تائید کے لئے انہوں نے سمس الائمہ سر خسی کی کتاب شرح سیر کبیر کی عبارت پیش کی ہے

،اور اس پر غور کرنے کی دعوت دی ہے،عبارت بیہے:

"لان العشر والخراج انما يجب في ارض المسلمين وهذه اراضي اهل الحرب ليست بعشرية ولا خراجية 321

اس کئے کہ عشر و خراج صرف مسلمانوں کی زمین میں واجب ہوتے ہیں ، اور بیہ اہل بریمانہ

حرب کی زمینیں ہیں، جونہ عشری ہیں اور نہ خر اجی۔

اس عبارت میں مسلمین کے مقابلے میں اہل الحرب لایا گیا ہے، جس سے ظاہر ہو تاہے کہ اہل حرب سے مراد ایسا مقام ہے، جہال مسلمان نہ ہول، ورنہ مسلمین سے مقابلہ بے معلی ہوجائے گا، جبکہ ہندوستان کا معاملہ ایسا نہیں ہے یہال صدیوں تک مسلمانوں کی حکومت رہی ہے، اور آج بھی کروڑوں مسلمان یہاں رہ رہے ہیں ، اس لئے یہ اصلی دارالحرب نہیں ہے اور اس پر شامی کی عبارت منطبق نہیں مسلمان یہاں رہ رہے ہیں ، اس لئے یہ اصلی دارالحرب نہیں ہے اور اس پر شامی کی عبارت منطبق نہیں میں عبارت منطبق نہیں ہے۔

مگراس عبارت کا بیہ مفہوم کوئی یقینی نہیں ہے ، اس لئے کہ اس کا ایک واضح مطلب بیہ بھی ہوسکتا ہے کہ یہاں اہل حرب اور مسلمین کا تقابل دراصل دارالحرب اور دارالاسلام کے معنی میں ہے ، اور عبارت کا حاصل بیہ ہے کہ عشر وخراج صرف دارالاسلام میں واجب ہوتے ہیں ، دارالحرب میں نہیں۔

اولین اکابر میں سے کسی نے شامی کی مذکورہ عبارت کا وہ مطلب نہیں لیا، جو حضرت مفتی شفیع صاحب ؓ نے لیاہے، نہ حضرت مفتی عزیز الرحمان صاحب ؓ مفتی اول دارالعلوم دیوبند نے، اور نہ علامہ انور شاہ کشمیری ؓ نے جن کی توجہ سے وہ عبارت مفتی عزیز الرحمان صاحب کی نگاہ میں آئی تھی، علامہ کشمیری کے ذہن میں بھی دارالحرب کا کوئی مقید مفہوم نہیں تھا۔

خود حضرت تھانوی جو اپنے وقت میں مجدد الفقہ بھی تھے، انہوں نے بھی اس عبارت کا وہی مطلب سمجھا، حضرت تھانوی کا ایک فتویٰ سابق میں نقل کیا جاچکا ہے۔

<sup>321 -</sup> شرح السير الكبير: ٣٠١٣/ ٢٠٠٣

<sup>322 -</sup> جواہر الفقہ: ۲۲۳/۲۲۳ - 322

ایک دوسرے فتویٰ میں لکھتے ہیں:

"البته در مختار کی باب الر کاز والی عبارت مشعر ہے عدم وجوب عشر و خراج کو، مگریہ مو قوف ہے دارالحر بہونے پر، اور اس میں گنجائش کلام ہے 323 سے دارالحر بہونے پر، اور اس میں گنجائش کلام ہے 437 اسی طرح کی ایک عبارت امداد الفتاویٰ ۲/۲ کے پر بھی ہے۔

ان عبارات سے صاف جھلکتا ہے کہ عبارت کا مفہوم حضرت تھانوی آئے ذہن میں بھی وہی ہے، جو اس کے ظاہر سے متبادر ہو تاہے، البتہ ہندوستان کو دارالحر ب مانا جائے یا نہیں اس میں حضرت کو تر د د ہے۔ حضرت قاضی ثناء اللہ پانی پڑی جنہوں نے ہندستان میں وجوب عشر کا انکار کیا ہے، ممکن ہے کہ شامی کی یہ عبارت ان کی نظر میں ہو، جبیسا کہ حضرت مفتی عزیز الرحمان صاحب گاخیال ہے۔

ان وجوہ کے پیش نظر شامی کی مذکورہ عبارت سے حضرت مفتی اول دارالعلوم دیو بند کااستدلال بڑی حد تک درست ہے کہ ہندوستان اگر دارالحر ب ہے، تواس کی اراضی نہ عشری ہیں نہ خراجی، حبیبا کہ اس دور کے بہت سے اکابر کافتویٰ تھا۔

#### پس چه باید کر د

<sup>323 -</sup> امدادالفتاویٰ:۲/۲۴

حکومت قائم ہوئی، جس میں تمام قوموں کو آئینی طور پر مساوی حقوق حکومت و شہریت دیئے گئے، اس لئے قانونی طور پر یہ نہیں کہا جا سکتا ہے، کہ یہاں خالصتاً صرف ایک قوم کی حکومت ہے، اور مسلمان یہاں کی حکومت میں شامل نہیں ہیں، فسادات کامسکلہ کوئی قانونی مسکلہ نہیں ہے، وہ لا قانونیت کی پیداوار ہے، اس لئے لا قانونیت سے پیداہونے والے حالات کی بناء پر ہندوستان کی قانونی پوزیشن کو نظر انداز نہیں کیا جا سکتا، جب قانون کی زبان میں گفتگو ہوگی، تو ہندوستان کو دارالحر ب کہنامشکل ہوگا، البتہ یہ دارالاسلام بھی نہیں ہے۔

اس لئے آج کے دور میں ہندوستان کا دارالحرب ہونا قطعی نہیں، اس بناء پر عشر و خراج کے احکام محض شبہ کی وجہ سے ساقط نہیں ہوسکتے ہیں، ہماری شخقیق کے مطابق چوں کہ موجو دہ ہندوستان کا بیشتر حصہ خراجی ہے، اس لئے احتیاطاً مسلمانوں پر خراج عائد رہے گا، اور مسلمانوں کو اپنے طور پر خراج نکالنا چاہئے، واللہ اعلم بالصواب۔

## مجهول الحال اراضي كاحكم

جن اراضی کا عشری یا خراجی ہونا متعین نہ ہو، وہ اگر مسلمانوں کے قبضے میں نسلاً بعد نسل چلی آرہی ہے، اور در میان میں کسی غیر مسلم کی ملکیت کا ثبوت یا علم نہ ہو، توان کو استصحاب حال کی بناء پر عشری قرار دیاجائے گا، جبیبا کہ گذشتہ صفحات میں اکابر کے حوالے سے ذکر کیاجاچکا ہے۔

فقہاء کا مزاج ہے ہے کہ جس زمین کے بارے میں شبہ پیدا ہوجاتا ہے، اور عشری و خراجی دونوں کے امکانات سامنے آجاتے ہیں، تواگر وہ زمین مسلمان کی ملکیت میں ہوتی ہے تواس کو عشری قرار دیتے ہیں، مثلاً امام ابویوسف رحمۃ اللہ علیہ کا قول پیچھے نقل کیاجاچکاہے کہ اگر کسی مسلمان نے حکومت کی اجازت سے کوئی غیر آباد زمین آباد کی، توامام ابویوسف ؓ کے نزدیک قرب وجوار کی زمینوں کے لحاظ سے حکم لگا جائے گا،اور اگر خراجی ہیں ، تواس زمین کو بھی عشری قرار دیاجائے گا،اور اگر خراجی ہیں ، تواس کو محمی عشری قرار دیاجائے گا،اور اگر خراجی ہیں ، تواس کو محمی کی زمینیں ہوں تو عشری کا حکم لگایا جائے گا،اور اگر عشری کا حکم لگایا کو بھی خراجی قرار دیا جائے گا،اور اگر عشری کو خراجی دونوں قسم کی زمینیں ہوں تو عشری کا حکم لگایا

جائے گا، ۔ علامہ شامی ؓ کے نزدیک امام ابویو سف ؓ کے قول پر فتویٰ ہے <sup>324</sup>

اس جزیئے سے فقہاء کے مزاج کا اندازہ ہو تاہے ، اس کو دیکھتے ہوئے ایسی زمین جس کے بارے میں عشری وخراجی ہونا متعین نہ ہو، اس کو عشری کہنا مناسب معلوم ہو تاہے۔۔۔۔ ہندستان کی صورت حال یہی ہے کہ جب نو آباد زمین کے آس پاس عشری وخراجی دونوں قسم کی زمینیں ہیں، تو عشری وخراجی دونوں ہونے کا شبہ پیدا ہو گیا، ایسے موقعہ پر مسلمان کے شایان شان اس کو عشری قرار دینازیادہ بہتر ہے۔

### سر کاری محصول سے عشر وخراج ساقط نہیں ہوتے

ہمر کار کو دی جانے والی مالگذاری عشر تو بہر حال نہیں ہے، اس پر تمام علماء کا تقریباً اتفاق ہے، اس لئے کہ نہ حکومت عشر کے نام سے لیتی ہے، اور نہ کوئی اس نیت سے دیتا ہے، اس کے علاوہ عشر عبادت ہے، جس طرح انکم ٹیکس دینے سے زکو ۃ ساقط نہیں ہوتی، اسی طرح عشر بھی ساقط نہ ہوگا، البتہ اگر حکومت اسلامیہ ہو، اور عشر کہہ کرلیتی ہو، اور مصارف عشریر اس کو خرچ کرتی ہو، تو عشر ادا ہو جائے گا 325

لیکن اگر خراجی زمین سے سرکار مالگذاری لیتی ہے، تواس کو خراج قرار دیاجائے یا نہیں؟ اس میں علاء کے در میان اختلاف ہے، حضرت مولانامفتی عزیز الرحمان مفتی اول دارالعلوم دیوبند کا فتویٰ یہ ہے کہ خراج ساقط ہوجائے گا، اور حکومت کے لئے ہوئے محصول ہی کو خراج قرار دیاجائے گا، جبیبا کہ ان کی اس عبارت سے سمجھ میں آتا ہے:

الجواب: عشری زمین سے محصول لینا مسقط عشر نہیں ہے "ھذا ھو الاحتیاط" ہاں اگر زمین عشری نہ ہو بلکہ خراجی ہو تو محصول دے دینا ہی کافی ہے، یعنی عشر اس میں واجب نہیں ہے

<sup>324 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار:٣٠ - ٢٦٧

<sup>325 -</sup> شامی: ۲/۳۲، امد ادالفتاوی: ۲/۲۲، فتاوی دارالعلوم: ۱۸۲/۲، جواهر الفقه: ۲/۵۷، حسن الفتاوی: ۳۳۸/۴

<sup>326 -</sup> فتاوى دارالعلوم: ١٨٢/٦

ان کے علاوہ اکثر علماء کرام کا خیال ہے ہے کہ خراج اگر حکومت اسلامیہ وصول کرتی ہے، تو چوں کہ وہ عموماً امور خیر میں خرج کرتی ہے، اس لئے خراج اداہو جائے گا، لیکن غیر مسلم حکومت (مثلاً ہندستان کی حکومت) اگر زمین سے مالگذاری یا محصول لیتی ہے، تو اس کو خراج نہیں کہا جائے گا، بلکہ مسلمانوں پر ضروری ہے کہ وہ ذاتی طور پر خراج اداکریں، اور امور خیر میں خرج کریں، محقق ہمایونی ؓ نے اپنی کتاب "سراج الہند فی خراج السندھ" میں اس مسکلہ کو بڑی وضاحت کے ساتھ لکھا ہے، اور اس مسکلے میں پیش آنے والے شبہات کے تشفی بخش جو ابات دیئے ہیں، — اس کے بعد فیصلہ کن انداز میں لکھا ہے:

پس بدانکه بر ہر کے کہ خراج لازم آید اور الازم است کہ در مصارف خراج کہ در کتب فقہ مبین ہستند صرف نماید تاعند اللہ ازعہد ہ آل بیر ول آید، و در قیامت ماخو ذ نہ گردو، اما آنچہ حکام نصاری می گیرند، پس در ادائے خراج محسوب نمی گردو۔ لان الکافرین لیس لهم و لایۃ اخذ الخراج من المسلمین و ایضالیسو ا بمصارف الخراج کما فی جامع الفصولین 327 مایونی کی عبارت سے سمجھ میں آتا ہے کہ اگر حکومت غیر اسلامیہ خراج کہہ کر بھی وصول کرے ہمایونی کی عبارت سے سمجھ میں آتا ہے کہ اگر حکومت غیر اسلامیہ خراج کہہ کر بھی وصول کرے

، تو بھی خراج ادانہیں ہو گا، امد ادالفتاویٰ میں حضرت تھانویؓ کے ایک فتویٰ کے الفاظ یہ ہیں:

عشر وخراج از حقوق شرعیه است پس چنانکه انکم ٹیکس مسقط زکو <sup>6</sup> نیست بهجنیں محصول سر کاری مسقط ایں حقوق نباشد <sup>328</sup>

### خراج کی شرعی حیثیت

<sup>327 -</sup> احسن الفتاويٰ: ١٠ - ١٩

<sup>328 -</sup> امدادالفتاويٰ:٢/٥٧

اس کو تواب ملے گا، البتہ اگر صاحب خراج خود مصارف میں سے کوئی مصرف ہے، مثلاً عالم دین ہے، تووہ خراج اپنے صرف میں بھی لاسکتاہے، اس کو خراج الگ سے زکالنے کی ضرورت نہیں ہے۔

امدادالفتاویٰ کے ایک سوال وجواب سے اس پر کچھ روشنی پڑتی ہے:

سوال: آج کل خراج کا ادا کرناواجب ہے یا نہیں؟ اگر ادا کیا جائے تواس کا مصرف و

مقدار کیاہے؟

الجواب: في الدرالمختار يجوز ترك الخراج للمالك لا العشروفي ردالمحتار ترك السلطان او نائبه الخراج لرب الارض اوو هبه ولو بشفاعة جاء عند الثاني وحل له لو مصرفا والا تصدق به، به يفتي ومافي الحاوي من ترجيح حلم لغير المصرف خلاف المشهور 329

وفى الدر المختار وثالثها خراج الى قولم وثالثها حواه مقاتلون وفى ردالمحتار الذى فى الهداية وعامة الكتب المعتبرة انم يصرف فى مصالحنا كالثغور وبناء القناطر والجسور و كفاية العلماء والقضاة والعمال ورزق المقاتلة وذر اربهم 330

اس عبارت سے بیرامور مستفاد ہوئے:

(۱) اگریہ شخص خراج کا مصرف ہو تو اپنے مصرف میں خراج لا سکتا ہے۔ (۲) اگر مصرف نہ ہو تو اس میں اختلاف ہے۔ (۳) مصارف خراج میں سے علماء بھی ہیں <sup>331</sup>

ایک جگہ حضرت تھانویؓ نے خراج کوحق شرعی قرار دیاہے<sup>332</sup>

اخراجات کی منهائی کامسکلہ

🖈 آج جدید طریق زراعت میں ہونے والے غیر معمولی اخراجات ( کھاد ، دواو غیر ہ) کی وجہ سے

------ حواشی ------

<sup>329 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار:٢/ ٩١/

<sup>330 -</sup> روالمختار على الدرالمختار:٢/ ٩٣ و٩٣

<sup>331 -</sup> امدادالفتاوي: ۲۵/۲

<sup>332 -</sup>امداد الفتاويٰ: ٢/٠٠

عشر کی مقدار میں نہ کمی کی جاسکتی ہے، اور نہ اصل پید اوار سے ان اخر اجات کو منہا کر کے عشر ادا کرنے کی اجازت دی جاسکتی ہے۔

فقہاء کی عبارت سے یہی معلوم ہو تاہے، وہ صرف سینچائی میں آنے والے اخراجات کا اعتبار کرتے ہیں، اور اس کی بناء پر عشر نصف عشر میں تبدیل ہوجاتاہے، مگر اس کے سواد وسرے اخراجات جن کا تعلق پانی کے بجائے بذات خود کھیت سے ہے، ان کا لحاظ نہیں کرتے، ان کی بناء پر نہ وہ وظیفۂ عشر میں کوئی تبدیلی کرتے ہیں، اور نہ اخراجات کو منہا کرنے کی اجازت و بیے ہیں، جبیبا کہ شامی گی اس عبارت سے سمجھ میں آتا

4

"وتجب في مسقى سماء وسيح بلا شرط نصاب و بقاء وحولان حول الخ يجب العشرويجب نصفه في مسقى غرب ودالية لكثرة المؤنة الخ بلا رفع مؤن الزرع و بلا اخراج البذر لتصريحهم بالعشرفي كل الخارج

## مز ارعت کی صورت میں عشر وخراج کس پرہے

جن اراضی کی کاشت بٹائی کے طور پر ہوتی ہے، ان میں عشر وخراج کس پر واجب ہے، اس کی تعیین کے لئے ہمیں مز ارعت کی مختلف صور توں کو سامنے رکھنا ہو گا، فقہاء نے مجموعی طور پر مز ارعت کی سات (۷) صور تیں لکھی ہیں:

ا۔ زمین اور پیج ایک کے ہوں، اور آلات کاشت اور محنت دوسرے گی۔ ۲۔ زمین ایک کی باقی سب دوسرے کا۔ سر محنت ایک کی باقی سب دوسرے کا۔ سم یز میں اور آلا ۔ کاشہ ۔ ای کر پہیجاں محنہ ، وہ میں رکی

۴۔ زمین اور آلات کاشت ایک کے ، نیج اور محنت دوسرے کی۔ ۵۔ آلات کاشت اور نیج ایک کے ، زمین اور محنت دوسرے کی۔

333 - الدرالختار على هامش ردالمختار:٢/٢

۲۔ آلات کاشت ایک کے ، باقی سب دوسرے کا۔

ے۔ پیج ایک کی، باقی سب دو سرے کا۔

ان سات صور توں میں سے پہلی تین صور تیں مز ارعت صحیحہ کی ہیں،اور آخری چار مز ارعت فاسدہ کی 334

اس وضاحت کے بعد عشر و خراج کے احکام اس طرح عائد ہوں گے، خراج موظف توہر صورت میں زمیندار پر ہوگا، خواہ مزارعة فاسدہ ہویا مزارعة صححہ، جبیبا کہ شامی کی اس عبارت سے مفہوم ہوتا ہے:

اثم اعلم ان ہذا کلہ فی العشر اماالخراج فعلی رب الارض
احماعاً 335

یہاں خراج سے مراد علاء کے بیان کے مطابق خراج موظف ہے، اس لئے کہ فقہی تصریحات سے ثابت ہے کہ خراج مقاسمہ اور عشر دونوں کے احکام مأخذ میں ایک ہی جیسے ہیں 336

اور عشر وخراج مقاسمہ میں بیہ تفصیل ہے کہ مز ارعت صحیحہ میں مفتٰی بہ قول کے مطابق ز میندار اور بٹائی دار دونوں اپنے اپنے حصے کاعشر وخراج زکالیں گے <sup>337</sup>

اور مز ارعت فاسدہ میں اگر نیج زمیندار کی طرف سے ہے، توعشر و خراج مقاسمہ دونوں زمیندار پر واجب ہیں، اور اگر نیج بٹائی دار کی طرف سے ہے، توبہ اجارۃ الارض کے تھم میں ہے، یعنی اگر زمیندار اجرت بہت زیادہ لیتا ہے، اور مستأجر کے پاس بہت کم بچتا ہے، توعشر و خراج مقاسمہ زمیندار پر ہے، اور اگر اجرت کم لیتا ہے، مستأجر کو بچت زیادہ ہوتی ہے، توعشر اور خراج مقاسمہ مستأجر پر ہے، ہمارے زمانے میں عموماً اجرت کم لیجاتی ہے، مستأجر کی آمدنی زیادہ ہوتی ہے، اس لئے عشر و خراج مقاسمہ مستأجر پر ہوگا 338

<sup>334 -</sup>ر دالمختار:۵/۵۹

<sup>335 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار: ٢ / ٧٦

<sup>336 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار:٣٥٩/٣

<sup>337 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار:٢/٢

<sup>338 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار:٢/٥٧

انہی تفصیلات کے ساتھ عصر حاضر کے اکابر نے بھی فتویٰ دیا ہے،ار دو کتب فتاویٰ میں اس قسم کے متعد د فتاویٰ موجو دہیں۔

اگرزمیندار اور بٹائی دار میں سے ایک غیر مسلم ہو، توغیر مسلم پر عشر واجب نہ ہو گا،اور موجودہ ہندستان میں خراج بھی واجب نہ ہو گا،اس لئے کہ خراج غیر مسلموں سے حکومت اسلامیہ وصول کرتی ہے، ہندستان میں خراج بھی واجب نہ ہو گا،اس لئے کہ خراج غیر مسلموں سے حکومت اسلامیہ وصول کرتی ہے، اور وہ ہندوستان میں مفقود ہے،جو مسلمان ہے،اور اس پر عشر واجب ہے، تو وہ اپنے جھے کاعشر اداکرے، غیر مسلم پر بچھ واجب نہیں ہے۔

-----

## عشرکے لئے کوئی نصاب نہیں

ہے، بشر طیکہ وہ ایک صاع (۵۳۸ء۳ کلو گرام) سے زیادہ ہو، اس کے لئے کوئی نصاب مقدار پر عشر واجب ہے، بشر طیکہ وہ ایک صاع (۵۳۸ء۳ کلو گرام) سے زیادہ ہو، اس کے لئے کوئی نصاب مقرر نہیں ہے، اس لئے کہ قرآن کریم کے الفاظ عام ہیں:

"مما اخرجنا لكم من الارض" 339 "و آتو احقم يوم حصاده"

صاحبین کے نزدیک اشاء کے لحاظ سے مختلف نصاب ہیں، مگر فقہاء نے امام ابو حنیفہ کے قول پر

فتویٰ دیاہے، اور یہی ہمارے علماء دیو بند کا پسندیدہ مسلک بھی ہے، شامی کی عبارت ہے:

"قال فى شرح التنوير ويجب العشر فى عسل وان قل (الى ان قال) بلا شرط نصاب وبقاء وحولان حول ، وفى رد المحتار (وقولم بلا شرط نصاب و بقاء) فيجب فيما دون النصاب بشرط ان يبلغ صاعاً وقيل نصفم" 341

------ حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>339 -</sup> سوره البقره: ٢٢٤

<sup>340 -</sup> سوره الانعام: اسما

<sup>341 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار:٢/ ٦٤

## عشر کس قشم کی پیدادار پر واجب ہے؟

ہے عشر ہر الیں پیداوار میں واجب ہے جس کو اگانے اور پیدا کرنے کارواج ہو، اور عادۃً اس کی کاشت کرکے فائدہ اٹھایاجا تا ہو، خو درو گھاس یا برکار قسم کے درخت اگر باغ یا گھیت میں ہوجائیں تو ان پر عشر نہیں، گھاس، اور بانس اور جانوروں کے لئے اگایاجانے والا چارہ اگر آمدنی کی غرض سے اگائے گئے ہوں، تو ان میں عشر واجب ہے ورنہ نہیں، مثلاً صرف اپنے جانوروں کے گھلانے کے لئے گھاس یا چارہ اگایا گیا ہو، اس سے کوئی آمدنی مقصود نہ ہو، تو عشر واجب نہیں ہے، یہی تھم یانی میں کاشت کی جانے والی چیزوں مثلاً مکھانہ، سنگھاراوغیرہ کا بھی ہوگا۔

"يجب العشرفي مسقى سماءاي مطروسيح كنهربلا شرط نصاب الى قولم الافيمالا يقصد بم استغلال الارض نحو حطب وقصب فارسى وحشيش وتبن وسعف وصمغ وقطران وخطمي واشنان وشجرقطن وباذنجان وبذربطيخ وقثاء وادوية كحلبة وشونيزحتى لواشغل ارضم بها وجب العشر 342 "اذا اتخذ ارضم مقصبة او مشجرة اومنبتاً للحشيش و ساق اليم الماءومنع منم الناس يجب فيم العشر 343

## مجھل کی کاشت پر عشر نہیں

کو قواعد فقہیہ ، اور عشری تفصیلات پر نگاہ ڈالنے سے اندازہ ہو تا ہے ، کہ مجھلی کی کاشت پر عشر واجب نہیں ہے ، اس پر دیگر اموال و عروض کی طرح زکوۃ واجب ہوگی، اس لئے کہ عشر و خراج کا تعلق بالواسطہ یابلاواسطہ زمین کی پیداوار سے ہے ، جیسا کہ قر آن کے الفاظ سے ثابت ہو تا ہے:

------ حواشی -------

<sup>342 -</sup> شای:۲/۲۲

الولادة 511ه/ سنة الوفاة 593ه الناشر المكتبة الإسلامية العسر على بن أبي بكر بن عبد الجليل الرشداني المرغيناني سنة الوفاة 593ه الناشر المكتبة الإسلامية

<sup>-</sup>الجوهرة: الممهم

١-انفقوا من طيبات ما كسبتم ومما اخرجنا لكم من الارض 344
 ٢-و آتوا حقم يوم حصاده 345

جب کہ مجھلی کی کاشت کازمین سے کوئی تعلق نہیں ہے، ۔۔۔۔ اسی بناء پر فقہاء نے پانی، پٹر ول،
یا تیل کے چشموں میں عشر کو واجب نہیں کیا ہے، ان چشموں کے آس پاس جو قابل زراعت یا آباد زمینیں
ہیں، ان میں عشر وخراج واجب ہوں گے، مگر خود ان چشموں کی پیداوار پر عشر نہیں ہے، اس لئے کہ بیہ زمین
کی پیداوار نہیں ہیں:

"ولافى عين قير اى زفت ونفط دهن يعلوا الماء مطلقا اى فى ارض عشر او خراج و لكن فى حريمها الصالح للزراعة من ارض الخراج خراج لافيهالتعلق الخراج بالتمكن من الزراعة واما العشر فيجب فى حريمها العشرى ان زرعه والالا لتعلقه بالخارج (درمختار) (قوله ولا فى عين قير) لانه ليس من انزال الارض انما هو عين فوارة كعين الماء فلا عشر فيهاولا خراج " 346

اس سلسلے میں ہمیں حضرت عمر ابن عبد العزیز کے اس مکتوب سے بھی روشنی ملتی ہے، جو انہوں

#### نے اپنے ایک گورنر کو تحریر فرمایا تھا:

"ان لا یأخذ من السمک شیئاً حتی یبلغ مائتی در هم فاذا بلغ مائتی در هم فخذ منه الزکاة"<sup>347</sup>

که مچھلی کی پیداوار سے بچھ اس وقت تک نہ لیاجائے،جب تک کہ وہ نصاب ز کوۃ تک نہ یہونچ

جائے، پس جب نصاب تک پہونچ جائے، تواس میں سے زکوۃ وصول کرو۔

معلوم ہوا کہ مچھلی کی کاشت میں زکوۃ واجب ہے نہ کہ عشر۔

<sup>344 -</sup> سوره البقره: ٢٦٤

<sup>345 -</sup> سوره الانعام: اسما

<sup>346 -</sup> ردالمخار على الدرالمخار: ٢ / ٥٨

<sup>347 -</sup> كتاب الاموال لا بي عبيد: / ٣٨٨

## شہتوت کے باغات کا حکم

کو فقہاء کی عبار تول سے اندازہ ہو تا ہے کہ ریشم میں عشر واجب نہیں ہے، جبیبا کہ شامی کی اس عبارت سے سمجھ میں آتا ہے:

"يجب العشر في عسل وان قل(درمختار)وصرح بالعسل اشارة الى خلاف مالك والشافعي حيث قالا ليس فيه شئ لانه متولدمن حيوان فاشبه الابريسم ودليلنا مبسوط في الفتح"348

#### اور ہدایہ میں ہے:

"وفى العسل العشراذااخذمن ارض العشر وقال الشافعى لايجب لانم متولد من الحيوان فاشبم الابريسم، لنا قولم عليم الصلوة والسلام فى العسل العشر ولان النحل يتناول من الانوار والثماروفيهماالعشر فكذا فيما يتولد منهما بخلاف دود القز لانم يتناول من الاوراق ولا عشر فيها" 349

لیکن بی شکل کہ ریشم کے کیڑوں کی پرورش و پر داخت کے لئے شہوت کے درخت لگائے جاتے ہیں، ان درختوں سے تو کوئی معتد بہ منفعت حاصل نہیں ہوتی، لیکن ریشم کی اس کاشت سے کاشتکاروں کو کافی نفع ہوتا ہے، ایسی صورت میں چونکہ ان آمد نیوں کا تعلق براہ راست زمین سے ہو گیا، اور زمین کا ایک حصہ با قاعدہ طور پر اس کے لئے مشغول کر دیا گیا، اس لئے ریشم کی اس کاشت پر عشر واجب ہونا چاہئے، اس کی دو وجوہ سمجھ میں آتی ہیں:

(۱) اس لئے کہ اس صورت میں معاملہ صرف ریشم یا اس کے کیڑے کا نہیں رہا، بلکہ زمین کے اس حصہ کا بھی ہے، جس میں توت کے درخت لگائے گئے ہیں، اور اسی مقصد کے لئے لگائے گئے ہیں، اس لئے "مما اخر جنا لکم من الارض "کا یہ مصداق بن سکتا ہے، اور عشران کی پیداوار پر واجب ہوگا۔

لئے "مما اخر جنا لکم من الارض "کا یہ مصداق بن سکتا ہے، اور عشران کی پیداوار پر واجب ہوگا۔

(۲) دو سرے جب اس طور پر ہم غور کرتے ہیں کہ ایک طرف فقہاء نے شہد میں عشر کو واجب

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>348 -</sup> ردالمخار على الدرالمختار:٢/٥٣

<sup>349 -</sup> ہدایہ علی فتح القدیر:۲/۱۹۲

قرار دیاہے، دوسری طرف سائمہ جانوروں کے دودھ میں زکوۃ واجب نہیں ہے، جب کہ دودھ اور شہد دونوں جانوروں ہی سے پیداہوتے ہیں، اس فرق کی وجہ یہ بتائی جاتی ہے، کہ دودھ میں زکوۃ اس لئے واجب نہیں ہے کہ اس کی اصل، یعنی حیوانات سائمہ میں زکوۃ واجب ہے، اور شہد میں عشر اس لئے واجب ہے کہ اس کی اصل یعنی مکھیوں میں عشر یاز کوۃ واجب نہیں ہے، گویا فرق کی بنیاد ہیہ ہے کہ جس کے اصل میں زکوۃ واجب ہوگی، اس کی واجب ہوگی، اس کی پیداوار میں زکوۃ واجب نہیں ہوگی، اور جس کی اصل میں زکوۃ واجب نہیں ہوگی، اس کی پیداوار میں زکوۃ واجب ہوگی، مثلاً زمین زکوۃ نہیں ہے، تواس کی پیداوار میں عشر واجب ہے۔

اس کی روشنی میں ریشم کے کیڑوں کو سمجھا جاسکتا ہے، کہ کیڑوں میں عشریاز کو ۃ واجب نہیں ہے،
تو اس کی پیداوار میں شہد کی طرح عشر واجب ہونی چاہئے، زکوۃ اس لئے نہیں کہ جس طرح شہد کی مکھی
مختلف در ختوں سے مواد چوس کر شہد نکالتی ہے، اسی طرح ریشم کے کیڑے توت کے در ختوں سے مواد لیکر
ریشم تیار کرتے ہیں، اس طرح دونوں کا تعلق در ختوں ہی سے ہے، اس لئے شہد کی طرح ریشم کی کاشت پر
مجھی عشر واجب ہونا چاہئے۔

#### ثمر دار اور بے ثمر باغات کامسکلہ

ہ ایسے باغات جن کے در ختوں سے پھل مقصود ہوتے ہیں، ان میں توبلاشہ عشر واجب ہے، اسی طرح وہ باغات جن سے پھل تو مقصود نہ ہو، مگر اس کے در خت عمارت، فرنیچر وغیرہ میں کام آتے ہوں تو قاعدہ کے مطابق ان میں بھی عشر واجب ہونا چاہئے، اس لئے کہ ما سقتہ السماء، اور مما اخر جنا لکم من الارض کے عموم میں وہ بھی داخل ہیں، — البتہ وہ باغات جن کے در خت محض جلانے کے کام میں آتے ہیں، ان میں عشر واجب نہیں ہے۔

ہدایہ میں ہے:

"قال ابوحنيفة في قليل ما اخرجته الارض وكثيره العشر سواء سقى سيحاً او سقته السماء الا القصيب والحطب والحشيش<sup>350</sup>

امهدا مرايد: الم

فتاویٰ دارالعلوم میں اسی قشم کا ایک فتویٰ موجو دہے جس کے الفاظ یہ ہیں:

باغ کے شمر میں عشر واجب ہے، سوختہ میں نہیں۔ 351

البته اگر باغ اسی مقصد کے لئے لگایا گیاہو، کہ اس سے جلانے کے کام آنے والی لکڑیوں کو فروخت

كرناہے، تواس ميں عشر واجب ہو گا:

"نحو حطب... حتى لو اشغل ارضه بها يجب العشر" 352

#### سبزیوں میں عشر واجب ہے

### اراضی و قف کی پیداوار میں عشر واجب ہے

کے اراضی وقف کی پیداوار میں بھی عشر واجب ہے، اس کئے کہ فقہاءنے صراحت کی ہے کہ وجوب عشر کے لئے ملکیت ارض شرط نہیں ہے:

"ويجب مع الدين وفي ارض صغير ومجنون .... ووقف (درمختار)افاد ان ملك الارض ليس بشرط لوجوب العشر و انما الشرط ملك الخارج لانم يجب في الخارج لا في الارض فكان ملكه لها وعدمه سواء، بدائع" 354

<sup>351 -</sup> فتأوى دارالعلوم:١٩٣/ ٢

<sup>352</sup> ـ فآوی شامی: ۲۸/۲

<sup>353 -</sup> روالمحتار على الدرالمختار:٢٠/٢- وكذلك في الصدابية: ٢٠١/١

<sup>354 -</sup> ردالمختار على الدرالمختار:٢ / ٥٣

### والتداعكم بالصواب وعلمه اتم واحتكم

#### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انثريا

ہندستان میں مسلمانوں کی زرعی زمینوں کے متعلق بیہ خیال کہ نہ ان میں عشر واجب ہے نہ خراج، درست نہیں ہے۔

☆ ہندستان کی زمینیں مندر جہ ذیل صور توں میں بالا تفاق عشری ہیں:

الف - مسلمان حکومت کی طرف سے مسلمانوں کوعطاکر دہ زمینیں، جواب تک مسلمانوں کے پاس چلی آرہی ہیں۔

ب-جس علاقہ کے لوگ مسلم حکومت کے قیام سے پہلے بہ خوشی مسلمان ہوگئے ہوں اوران کی زمینیں ابھی تک مسلمانوں ہی کے پاس چلی آر ہی ہیں۔

ج-جوز مینیں عرصۂ درازسے مسلمانوں کے پاس ہیں،اور تاریخی طور پر ان کاخراجی ہونا ثابت نہیں ہے۔

د-جومز روعہ یاا فتادہ زمینیں حکومت ہندسے مسلمانوں کوحاصل ہوں ،اس صورت کو بعض حضرات خراجی قرار دیتے ہیں۔

ہجوز مین غیر مسلم حکومت یا فرادسے کسی مسلمان کوحاصل ہوئی ہوں ،ان کے بارے شرکاء سیمینار کی رائیں مختلف ہیں ، بعض حضرات کے بزدیک ہندستان کی ہمام زمینیں عشری ہیں ،اور بعض حضرات کے نزدیک اس صورت میں خراج واجب ہے ، تاہم اس پر اتفاق ہے کہ احتیاط تمام ہی زمینوں میں عشر اداکرنے میں ہے۔

ہندستان کی خراجی کی رائے میں خراج واجب نہیں ہو تا۔۔لیکن جوشر کاء سیمینار ہندستان کی خراجی زمینوں میں غراج لازم قرار دیتے ہیں ،اور خراج کوحق شرعی قرار دیے ہیں ،اور خراج کوحق شرعی قرار دیے کہ زمین کا سرکاری لگان اداکرنے سے خراج شرعی ادائہیں ہوگا، بلکہ مسلمان مالک زمین پر لازم ہے کہ خراج اداکرنے سے خراج شرعی ادائہیں ہوگا، بلکہ مسلمان مالک زمین پر لازم ہے کہ خراج

خود نکال کر مصارف خراج میں صرف کرے۔

اور بعض شر کاء سیمینار کی رائے ہے کہ خراج شرعی سے سر کاری لگان منہا کرنے کے بعد خراج کی باقی مقد ار مصارف خراج میں صرف کرناضروری ہے۔

المج ہندستان کی خراجی زمینوں پر خراج مقاسمہ لازم ہے یاخراج مؤظف؟

اس سلسلے میں بعض شرکاء سیمینار نے ادائیگی اور حساب کی سہولت کے پیش نظر تمام خراجی زمینوں میں خراج مقاسمہ لازم قرار دیاہے۔

لیکن وجوب خراج کار جمان رکھنے والے اکثر حضرات کے نزدیک جن زمینوں کے بارے میں تاریخی طور پر ثابت ہے کہ فتح اسلامی کے بعدان پر خراج مقاسمہ لازم قرار دیا گیا تھا، (مثلاً گجرات ،وراجپوتانہ )ان میں خراج مقاسمہ لازم ہوگا،اوراس کی مقداروہی ہوگی جو اسلامی فتوحات کے وقت متعین کی گئی اور باقی تمام خراجی زمینوں میں خراج مؤظف کی ادائیگی لازم ہوگی۔

ہ وجوب خراج کار جحان رکھنے والے اکثر نثر کاء سیمینار نے توظیف عمری کو بنیاد بناکر غلہ اور کپاس جیسی عام پید اوار کی خراجی زمینوں میں فی جریب ایک در ہم نفذ (یعنی ساڑھے تین ماشہ چاندی یااس کی قیمت) اور پید اوار میں سے ایک صاع (یعنی تین کلو تین سو پچیس گرام) لازم قرار دیاہے ، اور سبزیوں کی زمین میں فی جریب پانچ در ہم یااس کی قیمت اور انگور یا مجور کے متصل در ختوں والے باغ پر فی جریب دس در ہم جاندی یااس کی قیمت لازم قرار دی ہے۔

ہمول گھاس ودرخت وغیرہ ہرائی زمینی پیداوار پرعشرواجب ہے،جس کی پیداوار پرعشرواجب ہے،جس کی پیداوار سے مقصود نماء ہوتی ہے،اور جسے آمدنی کی غرض سے پیداکیاجاتاہے، لہذا تمام غذائی اجناس،میوہ جات، پھلوں اور پھولوں پرعشرواجب ہے،البتہ خورو درخت اور گھاس جن سے حصول آمدنی مقصود نہ ہواس پرعشرواجب نہیں۔

﴿ وہ درخت جن سے پھل مقصود نہیں ہوتا، بلکہ جلانے یافر نیچر اور عمارت وغیرہ میں استعال ہوتے ہیں، جیسے صنوبر، ساکھو، شیشم، ساگوان، وغیرہ، اگر کسی عشری زمین کوایسے درختوں کے لئے خاص کرلیا گیاہواوران کی کاشت سے آمدنی مقصود ہے توایسے درختوں کے تیار ہونے میں چاہے جتنی مدت در کار ہو، کاٹے جانے کے وقت ان سے یاان کی آمدنی سے عشر کی ادائیگی واجب ہوگی۔

﴿ وہ سبزیاں جو عشری زمین میں بوئی جائیں اور جن سے مقصود آمدنی ہوان میں عشر واجب ہے،البتہ اپنے مکان کے گر دو پیش کی افتادہ اراضی یاا بنی چھتوں پر لگائی جانے والی سبزیاں وجوب عشر سے مستثنا ہیں۔

اگر زمین کامالک اوربٹائی داردونوں مسلمان ہوں تودونوں پراپنے اپنے حصہ کے بقدر عشر واجب ہوگا۔

اگر مالک زمین مسلمان اور بٹائی دار غیر مسلم ہو تومسلمان مالک پراس کے حصہ کے بقدر عشر واجب ہو گا۔

☆ کاشت کے جدید طریقوں کھا دیا دواو غیر ہ مصارف پر ہونے والے زائد اخراجات
 اصل پیداوار سے منہا نہیں کئے جائیں گے۔

ﷺ سیمینار کی رائے میں چھوٹے کاشت کار،یاقدرتی آفات کی وجہ سے بہت کم مقدار میں پیداوار حاصل ہونے کی صورت میں مطلقاً وجوب عشر کے قول کے نتیج میں دشوار یوں میں مبتلاہوتے ہیں،اس لئے ایسے حالات میں جب کہ کسی کاشت کار کی کل پیداوار پانچ وسق یعنی چھ کو کنٹل ۵۳ کلو گرام سے کم ہو توصاحبین و دیگر جمہورائمہ کے قول پر عمل کرتے ہوئے اگر کوئی ضرورت مند شخص اس پر عشر نہ فکالے بلکہ یوری پیداوار کواپنے ذاتی استعال میں لائے توابیا کرنا جائز ہے، بعض شرکاء کار جمان ہے کہ اگر نصاب سے کم پیداوار ہواور دو سرے ذرائع کفالت موجود

نہ ہوں توخو داستعمال کرنے کی گنجائش ہے۔

کی پانی میں کاشت کی جانے والی چیزیں مثلاً مکھانہ ، سنگھاڑاو غیرہ زمینی پیداوار میں سے ہیں،اوران سے استغلال ارض ہو تاہے،اس لئے ان پر عشر واجب ہو گا۔

اللہ بول میں بغرض تجارت مجھلوں کی پرورش کی جاتی ہے،یہ زمینی پیداوار میں سے نہیں بلکہ اموال تجارت میں سے ہیں،اس لئے ان پر عشر کے احکام جاری نہ ہو گا۔

ہو نگے، بلکہ مال تجارت کی زکوہ کا تھم ہو گا۔

ہا گر عشری زمین میں شہوت کی کاشت ریشم پیدا کرنے کے لئے کی جاتی ہے، اور شہوت کے پتول کوریشم کے کیڑوں کی غذاحاصل کرنے کے لئے استعال کیاجا تاہے، توبہ تجویز کیاجا تاہے کہ جن اراضی کوشہوت کے پتول کے ذریعے ذریعے ذریعہ آمدنی بنایاجا تاہے ایسی اراضی پر شہوت کے پتول پر عشر واجب ہوگا۔

ﷺ چونکہ وجوب عشر کے لئے زمین کاعشری ہونا شرط ہے، اور مکان کی زمین نہ

ہے چونکہ وجوب عشر کے لئے زمین کاعشری ہوناشر ط ہے،اور مکان کی زمین نہ عشری ہو اشر ط ہے،اور مکان کی زمین نہ عشری ہے اور نہ خراجی،اس لئے مکان کے اندر کی اراضی یااس کی چھتوں یامکان کے گردو پیش کی افتادہ اراضی کی سبزیوں اور پھلوں وغیرہ میں عشر واجب نہیں ہوگا۔

﴿ چونکه وجوب عشر کے لئے زمین کامالک ہوناضر وری نہیں ہے، یہی وجہ ہے کہ غیر مملو کہ اراضی میں بھی عشر واجب ہے، نیز عشر پیداوار میں واجب ہے نہ کہ زمین میں ،اس لئے اراضی او قاف میں بھی عشر واجب ہو گا،خواہ او قاف عامہ کی اراضی ہوں یاوقف علی الاولاد کی 355۔

------ حواشی \_\_\_\_\_\_\_ حواشی \_\_\_\_\_\_ حواشی \_\_\_\_\_ عواشی \_\_\_\_\_ عواشی \_\_\_\_\_ عواشی \_\_\_\_\_ عوامی استال الله الله علی مسائل اور فقه اکیڈی کے فصلے ص۱۱۳ تا ۱۱۹

## مسائل روزه

# مسائل رویب بلال 356

رویت ہلال کاموضوع اوھر کئی دہائیوں سے انتہائی حساس بن گیاہے، جب کہ یہ مسئلہ اتناہی قدیم ہے جتنا کہ عیداور روز ہُر مضان ، لیکن پچھلے ادوار میں اس مسئلہ کو اس قوت کے ساتھ نہیں اٹھایا گیا جتنااب اٹھایا جارہاہے ، اختلافات رہے ، عہد تابعین ہی سے اختلافات موجو دہیں ، اور بعض جزئیات میں اختلاف کرنے والوں میں بعض بڑی بڑی شخصیتوں کے نام بھی ملتے ہیں ، لیکن اس کے باوجو دیہ مسئلہ بنیادی طور پر اتفاقی ماناجا تا تھا، مگر عہد جدید میں جب سے سائنسی ترقیات کا نیادور شروع ہوا، اور فلکیات کے علم فور پر اتفاقی ماناجا تا تھا، مگر عہد جدید میں جب سے سائنسی ترقیات کا نیادور شروع ہوا، اور فلکیات کے علم کو جہورامت نے مستر دکر دیا تھا ان کوسنگ میل کے طور پر سامنے لایا گیا، اور ان کو بنیاد بناکر نئے پیداشدہ مسائل کے حل کی دعوت دی گئی، اس موضوع پر ادھر پچاس (۵۰) سال کے عرصہ میں دنیا کے مختلف ملکوں مسائل کے حل کی دعوت دی گئی، اس موضوع پر ادھر پچاس (۵۰) سال کے عرصہ میں دنیا کے مختلف ملکوں میں اب تک بہت سے سیمینار، کا نفر نس اور چھوٹے بڑے پر وگر ام ہو چکے ہیں، اور شمسی اور قبری بنیادوں میں بھی نقطۂ اتفاق قائم نہ ہو سکا، مطالعات اور تحقیقات کی جہتیں اتنی مختلف بلکہ متضاد رہیں کہ کینٹروں میں بھی نقطۂ اتفاق قائم نہ ہو سکا، مطالعات اور تحقیقات کی جہتیں اتنی مختلف بلکہ متضاد رہیں کہ محتدد تنظیموں کی تجاویز اور قرار دادوں میں بھی کیانیت پیدانہ ہو سکی، ۔۔۔۔

<sup>356</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منور واشريف، بتاريخ ٦ / محرم الحرام ٢٣٣١ هه مطابق ٦ / ستمبر <del>١٠٠٩</del> و

علاء ہند کی دعوت پر اس مسکلہ کو موضوع بحث بنایا گیا، پھر اسلامک فقہ اکیڈ می انڈیانے بھی بانی اکیڈ می علامة العصر، استاذالفقہاء حضرت مولانا قاضی مجاہد الاسلام قاسمی کی تحریک پر اس مسکلہ کوایک سیمینار (جنوری 1998ء بہقام دارالعلوم ماٹلی والا بھر وچ گجر ات )کاموضوع بنایا، اب دوبارہ اسلامک فقہ اکیڈ می نے پھر اس موضوع پر علماء و فقہاء کو غور و فکر کی دعوت دی ہے، اللہ کرے کہ اس کے خاطر خواہ نتائج حاصل ہوں۔۔۔
اس ضمن میں درج ذیل سوالات کے جوابات طلب کئے گئے ہیں:

مطلع كامفههوم اور حدود

سوال نمبر (۱):- مطلع کسے کہتے ہیں ؟اس کے اصطلاحی مفہوم کوواضح کریں،اس ضمن میں مطلع کے حدود پر بھی روشنی ڈالی جائے،اور موجو دہ تحقیقات کے تناظر میں اپنی واضح رائے تحریر فرمائیں۔
الجواب: لغت میں مطلع سورج یا چاند کے مقام طلوع یا ظہور کو کہتے ہیں <sup>357</sup>، قر آن کریم میں اسی مفہوم میں بیہ آیت کریمہ وارد ہوئی ہے:

حتى إذا بلغ مطلع الشمس358

اصطلاحی مفہوم بھی اس سے مختلف نہیں ہے، مغرب میں چاند کے مقام ظہور کو"مطلع "کہاجاتاہے <sup>359</sup>شامی میں ہے:

مطلب في اختلاف المطالع قوله ( واختلاف المطالع ) جمع مطلع بكسر اللام موضع الطلوع بحر عن ضياء العلوم $^{360}$ 

گر چاند اور سورج کے طلوع وغروب کی جگہیں نظام قدرت کے تحت مختلف ہوتی رہتی ہیں، کا ئناتی .

<sup>357 -</sup>مختار الصحاح طبعة دار الحكمة بدمشق

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> -سورة الكهف / 90

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> - حاشية ابن عابدين 2 / 393

<sup>360 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ ص ٣٩٣ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8-

سسٹم میں ہر دن اور ہر ساعت کے لحاظ سے ان کے طلوع وغروب کی جگہمیں مقرر ہیں، جس کی طرف قر آن کریم میں بھی اشارہ کیا گیاہے:

رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُّ الْمَشَارِقِ $^{361}$  وَرَبُّ الْمَشَارِقِ $^{361}$  فَلَا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَالْمَغَارِبِ إِنَّا لَقَادِرُونَ $^{362}$ 

### اختلاف مطالع کی حقیقت

المران روئے زمین کے لئے کافی نہیں ہے، قر آن کر یم نے مثارق و مغارب کے الفاظ استعال کر کے اس کی طرف اشارہ کیا ہے کہ شرق و غرب کی بناپر مطلع میں اختلاف ہوتا ہے، نیز طویل مسافتوں پر بھی مطلع بدل طرف اشارہ کیا ہے کہ شرق و غرب کی بناپر مطلع میں اختلاف ہوتا ہے، نیز طویل مسافتوں پر بھی مطلع بدل جاتا ہے، علاوہ زمین کی ساخت (کروی) ہی الی ہے نیزوہ مسلسل گروش میں ہے، اور مشس و قمر بھی گروش میں ہیں ایک مقام طلوع تمام روئز مین کے لئے کافی ہوہی نہیں سکتا۔ یہ وہ حقیقت ہے جس میں ہیں ایک مقام طلوع تمام روئز مین کے لئے کافی ہو ہی نہیں سکتا۔ یہ وہ حقیقت ہے جس کی واقعیت میں کسی کا اختلاف نہیں ہے، علماء اور ماہرین فلکیات کے مطابق اگر چاند مشرق میں نظر آتا ہے تو مغرب میں بھی لاز مانظر آئے گا، جب کہ اس کے بر عکس ضروری نہیں، علامہ قرافی کھتے ہیں:

افر آتا ہے تو مغرب میں بھی لاز مانظر آئے گا، جب کہ اس کے بر عکس ضروری نہیں، علامہ قرافی کھتے ہیں:
مع القمر إلى الجهة الغوبية فما تصل الشمس إلى أفق المغرب إلا وقد خرج
الملال من الشعاع فيراہ أهل المغرب ولا يراہ أهل المشرق هذا أحد أسباب
اختلاف رؤية الهلال وله أسباب أخر مذکورة في علم الهيئة لا يليق ذکرها اختلاف رؤية الهلال وله أسباب أخر مذکورة في علم الهيئة لا يليق ذکرها هاهنا إنما ذکرت ما يقرب فهمه وإذا کان الهلال يختلف باختلاف الآفاق وجب أن يکون لکل قوم رؤيتهم في الأهلة کما أن لکل قوم فجرهم وغير وجب أن يکون لکل قوم رؤيتهم في الأهلة کما أن لکل قوم فجرهم وغير

------ حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>361 -</sup> سورة الصافات: 5

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> -سورة المعارج: 40

ذلك من أوقات الصلوات وهذا حق ظاهر وصواب متعين 363 علامه ابن تيمير نيمير نيمير

جہاں تک مطلع کی حد کی بات ہے تو باوجو دیکہ مطالع میں فی لواقع اختلاف موجو دہے،اوراس میں کوئی اختلاف نہیں، شامی تکھتے ہیں:

اعلم أن نفس اختلاف المطالع لا نزاع فيه بمعنى أنه قد يكون بين البلدتين بعد بحيث يطلع الهلال ليلة كذافي إحدى البلدتين دون الأخرى وكذامطالع الشمس لأن انفصال الهلال عن شعاع الشمس يختلف باختلاف الأقطار حتى إذا زالت الشمس في المشرق لا يلزم أن تزول في المغرب وكذا طلوع الفجر وغروب الشمس بل كلما تحركت الشمس درجة فتلك طلوع فجر لقوم وطلوع شمس لآخرين و غروب لبعض و نصف ليل لغيرهم كما في الزيلعي

اختلاف اس امر میں ہے کہ اس اختلاف کانٹر عی طور پر اعتبار ہے یا نہیں ؟ فقہاء شافعیہ کا استثناء کر کے جمہور علماء کے یہاں نثر عاً اس کا اعتبار نہیں ہے، بلکہ ایک مقام کی رویت دوسرے تمام مقامات کے لئے کافی ہوگی، گو کہ اختلاف مطلع کے اعتبار یاعدم اعتبار کے اقوال تقریباً چاروں ہی مذاہب میں موجود حدیث

الفروق أو أنوار البروق في أنواء الفروق (مع الهوامش ) 7 س 7 س 7 أبو العباس أحمد بن إدريس الصنهاجي القرافي سنة الولادة بلا/ سنة الوفاة 684ه تحقيق خليل المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر 1418ه 1998م مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 4

 $<sup>^{364}</sup>$  - أحكام الصيام لتقي الدين ابن تيمية الطبعة الأولى بدار الكتب العلمية بلبنان ص 13 وما بعدها  $^{365}$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{130}$  -  $^{1421}$  هـ  $^{140}$  -  $^{140}$  الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{130}$ 

ہیں، البتہ شافعیہ کامسلک راج ہیہے کہ اختلاف کا عتبارہے<sup>366</sup>:

وإنما الخلاف في اعتبار اختلاف المطالع بمعنى أنه هل يجب على كل قوم اعتبارمطلعهم ولا يلزم أحدا العمل بمطلع غيره أم لا يعتبر اختلافها بل يجب العمل بالأسبق رؤية حتى لو رئى في المشرق ليلة الجمعة وفي المغرب ليلة السبت وجب على أهل المغرب العمل بما رآه أهل المشرق فقيل بالأول واعتمده الزيلعي وصاحب الفيض وهو الصحيح عند الشافعية لأن كل قوم مخاطبون بما عندهم كما في أوقات الصلاة وأيده في الدرربما مر من عدم وجوب العشاء والوتر على فاقد وقتها وظاهر الروايةالثاني وهو المعتمد عندنا وعند المالكية والحنابلة لتعلق الخطاب عاما بمطلق الرؤية في حديث صوموا لرؤيته بخلاف أوقات الصلوات وتمام تقريره في رسالتنا المذكورة تنبيه يفهم من كلامهم في كتاب الحج أن اختلاف المطالع فيه معتبر فلا يلزمهم شيء لو ظهر أنه رئي في بلدة أخرى قبلهم بيوم وهل يقال كذلك في حق الأضحيةلغيرالحجاج لم أره والظاهر نعم لأن اختلاف المطالع إنما لم يعتبر في الصوم لتعلقه بمطلق الرؤية وهذا بخلاف الأضحية فالظاهر أنها كأوقات الصلوات يلزم كل قوم العمل بما عندهم فتجزىء الأضحيةفي اليوم الثالث عشر وإن كان على رؤيا غيرهم هو الرابع عشر والله أعلم 367

البته متأخرین فقہاءاحناف بھی دور دراز کی مسافتوں میں اختلاف مطالع کے قائل نظر آتے ہیں:

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>366 -</sup> ابن عابدين : رسائل ابن عابدين 1 / 228، 229 القرافي ، الفروق 2 / 203، والحطاب، مواهب الجليل 2 / 384، المجموع شرح المهذب 5 / 273 – 275، وشرح مسلم 5 / 58 – 59، والشوكاني نيل الأوطار 4 / 268 ( دار الجيل )

<sup>367 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ ص ٣٩٣،٣٩٣ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8-

#### علامه كاساني كصفة بين:

فأما إذا كانت بعيدة فلا يلزم أحد البلدين حكم الآخر لأن مطالع البلاد عند المسافة الفاحشة تختلف فيعتبر في أهل كل بلد مطالع بلدهم دون البلد الآخر. وحكي عن أبي عبد الله بن أبي موسى الضرير أنه استفتي في أهل إسكندرية أن الشمس تغرب بها ومن على منارتها يرى الشمس بعد ذلك بزمان كثير. فقال : يحل لأهل البلد الفطر و لا يحل لمن على رأس المنارة إذا كان يرى غروب الشمس لأن مغرب الشمس يختلف كما يختلف مطلعها فيعتبر في أهل كل موضع مغربه 368

#### زيلعي رقمطراز ہيں:

وَانْفِصَالُ الْمِلَالِ عَنْ شُعَاعِ الشَّمْسِ يَخْتَلِفُ بِاحْتِلَافِ الْأَقْطَارِ كَمَا أَنَّ دُخُولَ الْوَقْتِ وَخُرُوجَهُ يَخْتَلِفُ بِاحْتِلَافِ الْأَقْطَارِ حَتَّى إِذَازَالَتْ الشَّمْسُ دُخُولَ الْوَقْتِ وَخُرُوجَهُ يَخْتَلِفُ بِاحْتِلَافِ الْأَقْطَارِ حَتَّى إِذَازَالَتْ الشَّمْسُ فِي الْمَغْرِبِ وَكَذَا طُلُوعُ الْفَجْرِوَغُرُوبُ إِنَّ الشَّمْسُ دَرَجَةً فَتِلْكَ طُلُوعُ فَجْرٍ لِقَوْمٍ وَطُلُوعُ الشَّمْسِ بَلْ كُلَّمَاتَحَرَّكَتْ الشَّمْسُ دَرَجَةً فَتِلْكَ طُلُوعُ فَجْرٍ لِقَوْمٍ وَطُلُوعُ شَمْسِ لِآخَرَيْنِ وَغُرُوبُ لِبَعْضِ وَنِصْفُ لَيْلِ لِغَيْرِهِمْ 369

### اختلاف مطالع کے اعتبار کے دلائل

 $<sup>^{368}</sup>$  -الكتاب : بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{80}$   $^{80}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني  $^{368}$  الحنفي  $^{368}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{369}$  هـ حمد عارف بالله القاسمي  $^{369}$  -تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج  $^{369}$  فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.الناشر دار الكتب الإسلامي.سنة النشر  $^{369}$  النشر القاهرة.عدد الأجزاء  $^{38}$ 

ہوناچاہیے اورایک مقام کی رویت کی شہادت دوسرے مقام کے لئے معتبر نہیں ہونی چاہئے۔ نیز بعض روایات سے معلوم ہو تاہے کہ ایک شہر کی رویت دوسرے شہر کے لئے کافی نہیں ہے حبیبا کہ کریب گی روایت میں حضرت عبد اللہ بن عباس ؓ کے جواب سے اندازہ ہو تاہے:

عَنْ كُرَيْبٍ أَنَّ أُمَّ الْفَضْلِ بِنْتَ الْحَارِثِ بَعَثَتُهُ إِلَى مُعَاوِيَةَ بِالشَّامِ قَالَ فَقَدِمْتُ الشَّامَ فَقَضَيْتُ حَاجَتَهَا وَاسْتُهِلَّ عَلَىَّ رَمَضَانُ وَأَنَابِالشَّامِ فَرَأَيْتُ فَقَدِمْتُ الْمَدِينَةَ فِي آخِرِ الشَّهْرِ فَسَأَلَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْهِلالَ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ ثُمَّ قَدِمْتُ الْمَدِينَةَ فِي آخِرِ الشَّهْرِ فَسَأَلَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ – رضى الله عنهما – ثُمُّ ذَكَرَ الْهِلالَ فَقَالَ مَتَى رَأَيْتُمُ الْهِلالَ فَقُلْتُ رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ فَقَالَ أَنْتَ رَأَيْتَهُ فَقُلْتُ نَعَمْ وَرَآهُ النَّاسُ وَصَامُوا وَ صَامَ رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ فَقَالَ أَنْتَ رَأَيْتَهُ فَقُلْتُ نَعَمْ وَرَآهُ النَّاسُ وَصَامُوا وَ صَامَ مُعَاوِيَةً وَعَلَلْ لَكُنَّا رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ السَّبْتِ فَلاَ نَزَالُ نَصُومُ حَتَّى نُكُمِلَ ثَلاَثِينَ مَعُويةً وَصِيَامِهِ فَقَالَ لاَ هَكَذَا أَمَرَنَا رَسُولُ اللهَ عَلَيه وسلم – 370.

عن ابن عباس قال : جاء أعرابي إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : أبصرت الهلال الليلة ، قال : أتشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدا عبده

<sup>------</sup> حواشی ------

 $<sup>^{370}</sup>$  - الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{90}$  صحيح مسلم ج  $^{90}$  المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق :الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات [ ملاحظات بخصوص الكتاب  $^{90}$  الكتاب مشكول  $^{90}$ 

ورسوله ؟ قال : نعم ، قال : يا بلال أذن في الناس فليصوموا غدا 371

## اختلاف مطالع معتبرنه ہونے کی وجوہات

جن فقہاء کے یہاں اختلاف مطالع کا اعتبار نہیں ہے وہ کہتے ہیں کہ روزہ وعید کی بنیا درویت پر ہے، حدیث میں ہے کہ:

صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته 372

ظاہر ہے کہ ہر شخص کو رویت کامکلف نہیں کیا جاسکتا،اس لئے روئے زمین کے جس خطہ میں بھی رویت ثابت ہو جائے،روزہ کا حکم سب کے لئے ثابت ہو گا۔

ہ دراصل زمین کی ساخت (نشیب و فراز، پہاڑی علاقے، گنجان آبادیاں، کھلے میدان، ساحل سمندرکے علاقے وغیرہ) اور شمس و قمر اور زمین کی گردشوں کے لحاظ سے ہر موسم کے لئے خطا اختلاف کی صحیح تعیین ممکن نہیں، اوراگر ظن و تخمین سے تعیین کر بھی لی جائے تواس پر سب کا اتفاق ضروری نہیں، پھراس کا علم ہرایک کو نہیں ہوسکا، یہ صرف ماہرین فلکیات ہی جان سکتے ہیں، کہ کس علاقے کے مطلع کی حد کیا ہے؟ اور یہ اسلام کے مزاج کے خلاف ہے کہ دین یادین عبادات کی فنہم کو عام لوگوں کی عقل و شعور سے ماوراء صرف چند دماغوں پر مر کزکر دیا جائے، بالخصوص جس عمل کی بنیاد حساب و کتاب پر ہو، احادیث میں اس کی صاف نفی کی گئی ہے، اور منصوص چیزوں میں تعلیلات نہیں چلتیں، حسابات کی بنیاد پر اگر مطلع کے اختلاف صاف نفی کی گئی ہے، اور منصوص چیزوں میں تعلیلات نہیں چلتیں، حسابات کی بنیاد پر اگر مطلع کے اختلاف کا اعتبار کیا جائے توشر عی اور فنی طور پر بہت سی بنیادی خرابیاں اور مشکلات پیدا ہو نگی، مثلاً:

<sup>------</sup> حواشی ------

 $<sup>^{371}</sup>$  - حديث ابن عباس: "جاء أعرابي إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: أبصرت الهلال... أخرجه أبو داود (2/754 - 755 - تحقيق عزت عبيد دعاس)، والترمذي (3/66 - ط الحلبي)، وبين الترمذي أن أكثر رواته رووه مرسلا، وكذا نقل الزيلعي عن النسائي أنه رجح الإرسال، انظرنصب الراية (2/443 - ط المجلس العلمي).

 $<sup>^{372}</sup>$  - حديث : " صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته "أخرجه البخاري ( الفتح 4 / 119 – ط السلفية ) ، ومسلم ( 2 / 762 – ط الحلبي ) من حديث أبي هريرة

ہے۔ مطالع قمر کاعلم بہت پیچیدہ اور مشکل ہے، اس کے جانے والے بمشکل کہیں مل سکتے ہیں ، موجودہ دور میں جب کہ فلکیات نے کافی ترقی کرلی ہے اور کئی مسائل میں وہ قطعیت کادعویٰ بھی کرتی ہے، لیکن اس کے باوجود کوئی بڑا سے بڑا ماہر فن قطعیت کے ساتھ کسی علاقے میں خط تھینج کر متعین نہیں کر سکتا کہ اس علاقے کے مطلع کی حدیہ ہے اور اس خط کے ایک جانب رویت کا امکان ہے اور دو سری جانب امکان نہیں ہے ، پھر ظاہر ہے کہ شریعت کسی غیریقین اور مشکل امر پر احکام دین کامدار نہیں رکھ سکتی، اسلامی احکام کی بنیادیسر اوریقین پر ہے، جس میں ہر عامی وغیر عامی مساوی ہے۔

ﷺ پھراس خط کی بنیاد پر ایک ہی ملک بلکہ ایک ہی شہر کے دوعلا قوں میں عید کے ہونے اور نہ ہونے کا فیصلہ کیا جائے جس کی کوئی نظیر اسلامی تاریخ میں موجو د نہیں ہے۔

کی پھریہ خط اختلاف ہر علاقے اور ہر مہینے میں یکسال نہیں رہتابلکہ ہر ماہ بدلتار ہتاہے، اوراس میں امتیاز کرنابہت مشکل امرہے، جس کے لئے ماہرین کی ضرورت ہوگی ، دینی احکام میں مشکل پیندی اسلام کے مزاج ومذاق کے خلاف ہے۔

کی علماء کے بعض حضرات نے ایک مہینہ کی مسافت کو حداختلاف سمجھاہے، جس کاذکر شامی وغیرہ کئی علماء کے علماء کے علماء نے کیاہے، اوراس کی بنیاداس آیت کریمہ کو قرار دیاہے:

غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ 373

وَقَدُرُ الْبُعْدِ الَّذِي تَخْتَلِفُ فِيهِ الْمَطَالِعُ مَسِيرَةُ شَهْرٍ فَأَكْثَرُ عَلَى مَافِي الْقُهُسْتَانِيِ عَنْ الْجَوَاهِرِ اعْتِبَارًا بِقِصَّةِ سُلَيْمَانَ – عَلَيْهِ السَّلَامُ – الْقُهُسْتَانِيِ عَنْ الْجَوَاهِرِ اعْتِبَارًا بِقِصَّةِ سُلَيْمَانَ – عَلَيْهِ السَّلَامُ – الْقُلِيمِ الْمَ اقْلِيمِ وَبَيْنَهُمَا شَهْرٌ اه ـ وَ لَا يَخْفَى مَافِي هَذَا الْإسْتِدْلَالِ وَفِي شَرْحِ الْمِنْهَاجِ لِلرَّمْلِيِ وَقَدْ نَبَّهَ التَّاجُ التَّبْرِيزِيُّ عَلَى أَنَّ اخْتِلَافَ الْمَطَالِع لَا يُمْكِنُ فِي أَقَلَ مِنْ أَرْبَعَةٍ وَعِشْرِينَ فَرْسَخًا وَأَقْتَى بِهِ الْوَالِدُ يُمْكِنُ فِي أَقَلَ مِنْ أَرْبَعَةٍ وَعِشْرِينَ فَرْسَخًا وَأَقْتَى بِهِ الْوَالِدُ وَالْأَوْ جَهُ أَنَّهَا تَحْدِيدِيَّةٌ كَمَاأَقْتَى بِهِ أَيْضًا اه ـ 374

<sup>373</sup> ـسيا: ۱۲

<sup>374</sup> ردالمحتار ،كتاب الصوم،مطلب في اختلاف المطالع،مكتب جبريل: ٣٩٣/٢

طحطاوی میں ہے:

قال في شرح السيد لأن انفصال الهلال من شعاع الشمس يختلف باختلاف الأقطار كما في دخول الوقت وخروجه حتى إذا زالت الشمس في المشرق لايلزم منه أن تزول في المغرب و كذا طلوع الفجر وغروب الشمس بل كلماتحركت درجةفتلك طلوع الفجر لقوم وطلوع الشمس لآخرين وغروب لبعض ونصف ليل الآخرين وهذا مثبت في علم الأفلاك والهيئة عيني وأقل ما تختلف فيه المطالع مسيرة شهر كما في الجواهر اعتبارا بقصة سليمان على نبينا وعليه الصلاة والسلام فإنه قد انتقل كل غدو ورواح من إقليم إلى إقليم وبين كل منهما مسيرة شهر قهستاني ونقلة الغد وهي السيرمن أول النهار إلى الزوال والرواح السير من الزوال إلى الغروب اهي المعروب

ممکن ہے کسی کوایک آدھ دفعہ اس کے مطابق مشاہدہ بھی ہواہو، لیکن یہ جزوی اوراتفاقی چیز ہے،
فی لحاظ سے مہینہ کی مسافت کو معیار کلی قرار دینا درست نہیں ، جس پر موجو دہ عہد کے تمام ماہرین فلکیات
کا تقریباً اتفاق ہے ، اگر اس کو بنیا دبنایا جائے تو پوری دنیا کی تاریخوں میں تقریباً پونے دوماہ کا فرق آ جائے گا، مثلاً
۱۸۰ طول البلد کی ایک جانب کم محرم الحرام واقع ہونے کی صورت میں اس سے متصل دوسری جانب میں
تقریباً ۲۰ / صفر ہوگی ، جب کہ پوری دنیا میں ایک دن سے زیادہ فرق نہیں ہو سکتا،۔۔۔۔

مسافت ماہ کو معیار فرض کر لیاجائے تو تقریباً ہر ۴۸۰ میل کے علاقہ کی تاریخ دوسرے علاقہ سے مختلف ہو گی، اس طرح دنیا بھر میں ہر چھوٹے سے خطہ کی تاریخ دوسرے خطہ سے الگ ہوجائے گی، 376۔

ﷺ نیزیہ محض امکان ہے کہ ایک ماہ کی مسافت پر مطلع بدل سکتا ہے، ظاہر ہے کہ محض امکان پر

<sup>------</sup> حواشی -------

<sup>375 -</sup> حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ج ١ ص ٣٣٦ أحمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1231هـ مكان النشر مصر الطبعة الكبرى الأميرية ببولاق سنة النشر 1318هـ مكان النشر مصر 376 - احسن الفتاوي جهم ٥٠٠ مفتى رشير احمد لدهيانوي معاني المعالم ا

ثبوت کا حکم کیسے لگایا جا سکتا ہے؟ اختلاف مطالع کا امکان تو ہر دو قریبی مقامات کے در میان بھی موجو دہے۔

ﷺ علاوہ اہم سوال ہے ہے کہ بیہ مسافت عام اور معروف راستوں سے ناپی جائے گی یاخط مستقیم کے ذریعہ ، بیہ خود مسئلہ کو مشکل بنادیتا ہے، معروف راستوں کا اعتبار کیا جائے تو بھی ممکن ہے کہ قریب کا شہر ایک ماہ کی مسافت کے برابر ہو جائے، اور دور کا شہر نہ ہو، اور اگر خط مستقیم پر اس کی پیائش کی جائے تو اس کے لئے ہر شہر کے طول بلد، عرض بلد اور علم المثلث الکروی کا جاننا ضروری ہے، اور اس کے ماہرین بہت کم بیں، ظاہر ہے کہ دینی احکام کو اس طرح کی مشکلات کایابند نہیں کیا جا سکتا 377 ۔

لا بعض لو گوں نے چوبیس (۲۴) فرسخ کو اختلاف مطالع کی حد قرار دیاہے، جیسا کہ شامی نے بھی ذکر کیاہے <sup>378</sup>، اور بعض نے مسافت قصر کو بنیاد بنایا ہے، جیسا کہ نووی وغیرہ نے تصر ت<sup>5</sup> کی ہے:
والصحیح عند أصحابنا أن الرؤیة لا تعم الناس بل تختص بمن قرب علی
مسافة لا تقصر فیھا الصلاۃ <sup>379</sup>

لامه بنوریؓ نے معارف السنن میں نقل کیاہے: علامہ بنوریؓ نے معارف السنن میں نقل کیاہے:

وحققو او قوع الاختلاف في المطلع بنحو خمس مأة ميل<sup>380</sup> ليكن الل فن كي نزديك به بنيادي بهي قابل اعتبار نهين بين <sup>381</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> -احسن الفتاويٰ ج٣ ص٠٠ مفتى رشير احمه لد هيانويُّ

<sup>378</sup> ردالمحتار ،كتاب الصوم،مطلب في اختلاف المطالع،مكتب جبريل: ٣٩٣/٢

<sup>379</sup> شرح مسلم للنووي، كتاب الصيام، باب بيان ان لكل بلد رؤيتهم

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> -معارف السنن ج ۵ص <sup>380</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> -احسن الفتاويٰ ج٣ ص٩٠٠ مفتى رشيد احمه لد هيانويُّ

معیار پرلانالازم آتاہے،جوباطل ہے 382۔

انہی پیچیدگیوں کی بناپر جمہورائمہ نے عام طور پر اختلاف مطالع کوشر عی احکام میں مؤثر نہیں ماناہے، اور مطلع کی حد بندی سے گریز کیاہے، اس لئے جمہور کے مسلک کے مطابق ایک مقام کی رویت تمام مقامات کے لئے کافی ہوگی بشر طیکہ کوئی شرعی تعذر پیش نہ آئے، مثلاً مہینہ انیتس یا تیس کے بجائے اٹھائیس یا اکتیس کا ہوجائے، تو پھر اس رویت کا اعتبار نہ ہوگا، متأخرین فقہائے حفیہ میں علامہ کاسانی اور زیلعی وغیرہ نے غالباً اسی بات کو مسافت قریبہ اور مسافت بعیدہ کے فرق سے تعبیر کیاہے، اس طرح قائلین اور منکرین کے در میان ایک راہ تطبیق پیدا ہوجاتی ہے، علامہ کاسانی سی کھے ہیں:

وَلُوْ صَامَ أَهْلُ بَلَدٍ ثَلَاثِينَ يَوْمًا وَصَامَ أَهْلُ بَلَدٍ آخَرَ تِسْعَةً وَعِشْرِينَ يَوْمًا فَإِنْ عَلَى الْبَلَدِ بِرُوْيَةِ الْمِلَالِ وَ ثَبَتَ ذَلِكَ عِنْدَ قَاضِيهِمْ أَوْ عَدُوا شَعْبَانَ ثَلَاثِينَ يَوْمًا ثُمَّ صَامُوا رَمَضَانَ فَعَلَى أَهْلِ الْبَلَدِالْآخَرِ قَضَاءُيَوْمٍ لِأَثَّهُمْ أَفْطَرُوا يَوْمًا مِنْ رَمَضَانَ لِثُبُوتِ الرَّمَضَانِيَّةِ بِرُوْيَةٍ أَهْلِ فَضَاءُيَوْمٍ لِأَثَّهُمْ أَفْطَرُوا يَوْمًا مِنْ رَمَضَانَ لِثُبُوتِ الرَّمَضَانِيَّةِ بِرُوْيَةٍ أَهْلِ فَلِكَ الْبَلَدِ ، وَعَدَمُ رُوْيَةٍ أَهْلِ الْبَلَدِ لَا يَقْدَحُ فِي رُوْيَةٍ أُولَئِكَ، إِذْالْعَدَمُ لَا يُعَارِضُ الْوُجُودَوَإِنْ كَانَ صَوْمُ أَهْلِ ذَلِكَ الْبَلَدِ بِغَيْرٍ رُوْيَةٍ هِلَالِ رَمَضَانَ يُعَارِضُ الْوُجُودَوَإِنْ كَانَ صَوْمُ أَهْلِ ذَلِكَ الْبَلَدِ بِغَيْرٍ رُوْيَةٍ هِلَالِ رَمَضَانَ يُعارِضُ الْوُجُودَوَإِنْ كَانَ صَوْمُ أَهْلِ ذَلِكَ الْبَلَدِ بِغَيْرٍ رُوْيَةٍ هِلَالِ رَمَضَانَ يُعارِضُ الْوُجُودَوَإِنْ كَانَ صَوْمُ أَهْلِ ذَلِكَ الْبَلَدِ بِغَيْرٍ رُوْيَةٍ هِلَالٍ رَمَضَانَ عَمْوهُم يَوْمٍ . وَلَيْسَ عَلَى أَهْلِ الْبَلَدِ الْآخَرِقَضَاوُهُ أَوْ لَمْ تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ بِصَوْمٍ يَوْمٍ . وَلَيْسَ عَلَى أَهْلِ الْبَلَدِ الْآخَرِقَضَاوُهُ أَوْ لَمْ تَقَدَّمُوا رَمَضَانَ بِصَوْمٍ يَوْمٍ . وَلَيْسَ عَلَى أَهْلِ الْبَلَدِ الْآخَرِقَضَاوُهُ لَوْ لَكُونَ أَنَّ الشَّهُ وَيَعَا الْمُطَالِعُ ، فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ كَانَتْ الْمَسَافَةُ بَيْنَ الْبَلَدِي قَرْيَا أَنَّ الْبَلَدِ عِنْدَ الْمَسَافَةِ الْمُعَلِي الْلَكِ لِلَكُ لِلَاكِ مِعْبَلِ فَي أَهْلِ كُلِ بَلَدٍ مَطَالِعُ بَلَدِهِمْ دُونَ الْبَلَدِ الْفَاحِشَةِ تَعْتَلِفُ فَيُعْتَرَفُ فَي أَهُلِ كُلِ بَلَدٍ مَطَالِعُ بَلَدِهِمْ دُونَ الْبَلَدِ وَنَ الْبَلَدِ وَنَا الْفُاحِشَةِ تَعْتَلِفُ فَيُعْتَرَبُ فِي أَهْلِ كُلِ بَلَدٍ مَطَالِعُ بَلَدِهِمْ دُونَ الْبَلَدِ وَالْمُ الْمُقَالِعُ الْمُلَاعُ الْمُعَلِكُ بَلِهُ وَلَا عَلَا لَالْمُ الْمُ الْمُ لَا اللّهُ الْمُؤَلِ الْمُ الْمُعَلِلُ عَلَا لِلْمُ الْمُ الْمُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُقَالِعُ الْمُومِ الْمُعَالِعُ الْمُعَالِعُ الْمُومُ الْمُ الْمُؤْمِ الْمُ الْمُولِ الْمُلِعُلُ الْمَعْمِلُ عَ

------ حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> -احسن الفتاويٰ جهم ص ۵۰۴ مفتى رشيد احمه لد صانوي ً

الآخَر<sup>383</sup>

ہمارے علاء متأخرین نے مسافت قریبہ اور بعیدہ کی وضاحت اسی طور پر کی ہے ، اور اختلاف مطالع کے مسئلے میں اس کو قول فیصل قرار دیا ہے۔ مثلاً:

ہے۔ حضرت مفتی محمد شفیع صاحب ؓ نے یہ بات علامہ انور شاہ کشمیری اور علامہ شبیر احمد عثمانیؓ کے حوالے سے نقل کی ہے۔ 384۔

🖈 علامه شبیر احمد عثانی صاحب فتح الملهم میں تحریر فرماتے ہیں:

ينبغى ان يعتبر اختلافهاان لزم منه التفاوت بين البلدتين باكثر من يوم واحدلان النصوص مصرحة بكون الشهر تسعة وعشرين او ثلاثين فلا تقبل الشهاده و لايعمل بها فيما دون اقل العدد و لافى ازيد من اكثره و 385

🖈 علامہ بنوریؓ نے بھی معارف السنن میں شارح کنز علامہ زیلعیؓ کے قول کی تشریح کرتے ہوئے

### یمی بات لکھی ہے 386

المحضرت مفتى محمد شفيع صاحب لكصته بين:

"بلاد قریبہ اور بعیدہ میں قرب و بعد کامعیار کیا اور کتنی مسافت ہوگی۔وہ یہ ہے کہ جن بلاد میں اتنا فاصلہ ہو کہ ایک جگہ کی رؤیت دوسری جگہ اعتبار کرنے کے نتیج میں مہینہ کے دن اٹھائیس رہ جائیں یا اکتیس ہو جائیں وہاں اختلاف مطالع کا اعتبار کیا جائے گا اور جہاں اتنا فاصلہ نہ ہو وہاں نظر انداز کیا جائے گا "387

<sup>------</sup> حواشی \_\_\_\_\_\_

 $<sup>^{383}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{80}$   $^{80}$  تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{383}$  دارالكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{386}$ ه –  $^{386}$ م محمد عارف بالله القاسمي

<sup>384 -</sup> رویت ہلال ص۲۳ مرتبہ حضرت مفتی محمد شفیع صاحب ً

<sup>385</sup> فتح الملهم شرح مسلم، كتاب الصيام، باب بيان ان لكل بلدرؤيتهم: ١١٣/٣ ، اشرفيم ديوبند

<sup>386</sup> معارف السنن ج۵ ص ۳۳۲

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> رؤيت بلال: ٢٣

فآویٰ دار العلوم میں ہے:

"ملکوں کے در میان اگر اتنی دوری ہو کہ ایک ملک کی خبر ماننے سے دوسرے ملک میں ۲۸ یا ۳۱ دن کامہینہ ہو تاہو تووہ خبر قابل تسلیم نہ ہو گی۔

اوراختلاف مطالع معتبر ہو گا"۔<sup>388</sup>

یہ ایک معتبر بنیادہے جس کومطلع کی حد بندی کے لئے استعال کیاجاسکتاہے۔

ایک رائے یہ ہے کہ اس کو مبتلیٰ بہ کی رائے پر چھوڑد یاجائے، یہ بات قواعد ابن رشد کے حوالے سے علامہ محمد انور شاہ کشمیری ٹنے بیان فرمائی ہے 389۔

لیکن بیرایک مبہم سی بات ہے، پہلی رائے زیادہ واضح اور قابل عمل ہے۔

بر صغیر کے دور دراز علا قول میں ہونے والی رویت کا تھم

سوال نمبرا (ب): - ہندوستان بشمول پاکستان و بنگلہ دلیش کا مطلع محققین علماء ہندوپاک کے نزدیک ایک ہے، جب کہ بعض علاقوں میں بلندی کی سطح کافی مختلف ہے اور بعض علاقے ساحل سمندر پر دور تک آباد ہیں ، اور بسااو قات ساحلی پٹیوں پر آباد علاقے (جیسے کیرالا) اسی طرح پاکستان کے بعض مغربی حصوں میں پہلے رویت ہو جاتی ہے، جب کہ ہندوپاک کے اکثر علاقوں میں رویت نہیں ہوتی، توکیا یہ علاقے ہندوپاک کے عام مطلع و تھم سے الگ ہے؟

سوال نمبر ا(ج):-ایسے علاقوں میں رویت ہوجانے پر ملک کے بقیہ حصوں کے لئے کیا تھم ہو گا؟بقیہ علاقے اپنے مطلع کے لحاظ سے رویت پر عمل کریں گے، یااس کی گنجائش ہو گی کہ یہ خاص علاقے (کیرل وغیرہ) چونکہ ملک کاہی ایک حصہ ہیں، تووہاں ہونے والی رویت کا اعتبار کرلیں؟

الجواب: -ان دونوں سوالوں کاجواب ہے ہے کہ بلاشبہ بر صغیر کامطلع ایک ہے، کیکن جیسا کہ بیچھے عرض کیا گیا کہ خط اختلاف ہر ماہ مختلف ہو تار ہتا ہے، اس کی بناپر ہے ممکن ہے کہ کسی مہینے میں بالائی

<sup>388 ، 1283</sup> فتاوى دار العلوم ديوبند، كتاب الصوم

 $<sup>^{389}</sup>$  - معارف السنن ج $^{3}$  ص

علاقوں میں رویت ہوجائے اور نشیبی علاقوں میں رویت نہ ہو،اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی رویت عام علاقوں کے ساتھ ہو،اس لئے جن مہینوں میں کیر الایااسی طرح کے ساحلی علاقوں کی رویت کو قبول کرنے کی صورت میں عام علاقوں میں مہینہ کاتوازن بگڑ جائے،اور مہینہ ۲۸ یااساکاہونے گئے توالیمی صورت میں وہاں کی رویت قبول نہیں کی جائے گئ،اور یہ ماناجائے گا کہ ان مہینوں میں وہاں کامطلع عام ہندوستان سے مختلف ہے،اس لئے کہ مطلع واحد کے لئے ضروری ہے کہ اس کے ماتحت تمام علاقوں میں مہینہ کاشر عی توازن بر قراررہے۔

#### بدائع الصنائع میں ہے:

لِأَنَّ الشَّهْرَ قَدْ يَكُونُ ثَلَاثِينَ يَوْمًا وَقَدْ يَكُونُ تِسْعَةً وَعِشْرِينَ يَوْمًا وَقَدْ يَكُونُ تِسْعَةً وَعِشْرِينَ يَوْمًالِقَوْلِ النَّبِيِّ – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – «الشَّهْرُ هَكَذَا وَهَكَذَا وَهَكَذَا وَأَشَارَ إِلَى جَمِيعِ أَصَابِعِ يَدَيْهِ ثُمَّ قَالَ: الشَّهْرُ هَكَذَا وَهَكَذَا ثَلَاثًا وَأَشَارَ إِلَى جَمِيعِ أَصَابِعِ يَدَيْهِ ثُمَّ قَالَ: الشَّهْرُ هَكَذَا وَهَكَذَا ثَلَاثًا وَحَبَسَ إِبْهَامَهُ فِي الْمَرَّةِ الثَّالِثَةِ» فَتَبَتَ أَنَّ الشَّهْرَ قَدْ يَكُونُ ثَكُونُ ثَلْاثِينَ وَقَدْ يَكُونُ تِسْعَةً وَعِشْرِينَ وَقَدْ يَكُونُ تِسْعَةً وَعِشْرِينَ وَقَدْ يَكُونُ تِسْعَةً وَعِشْرِينَ وَقَدْ يَكُونُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللللللللْمُ اللللْمُ اللللللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللللللْمُ الللللللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الل

## ایک خطہ کی رویت دوسرے خطہ میں معتبر ہونے کامعیار

سوال نمبر ا(د): - جن علاقوں کا مطلع ایک ہے تواگر کسی حصہ میں ۲۹ تاریخ کورویت ہلال کا ثبوت ہوجائے اوراس کا اعلان بھی کر دیاجائے، توملک کے دوسرے خطہ کے مسلمانوں پر کیا یہ لازم ہے کہ وہ اس اعلان کے مطابق عمل کریں، یااپنے مقامی قاضی اور جہاں نظام قضانہ ہو وہاں کی رویت ہلال سمیٹی کے فیصلہ کا انتظار کریں ؟اور کیا دوسرے خطے کے قاضی یارویت ہلال کمیٹیاں اس اعلان کی یابند ہیں ؟

<sup>390</sup> بدائع الصنائع، كتاب الصوم، فصل فيشر ائط انواع الصيام: ٨٠/٢ جبر ئيل

دوسرے علاقے پر نافذ نہیں ہوتا، الابیہ کہ خود صدر مملکت اس کا اعلان کرے، تو مملکت کے تمام حدود میں رویت ثابت قراریائے گی۔

والخلاصة من أن الصحيح أن قضاء القاضي في المحدود لا يصح إن لم يكن المحدود في ولايته انتهى وفي تبيين الكنز علل عدم صحة القضاء بقوله لأنه لا ولاية له في ذلك المكان قال وقد اختلف المشايخ فيه هل يعتبر المكان أو الأهل حتى لا ينفذ قضاؤه في غيرذلك المكان على قول من يعتبر 1391

القضاء بتخصص بالزمان و المكان فلو و لاه قاضيا بمكان كذا لا يكون قاضيا في غيره و في الملتقط : و قضاء القاضي في غير مكان ولايته لا يصح 392

#### شافعیہ کاراج قول بھی یہی ہے، ابن حجر لکھتے ہیں:

وقال بن الماجشون لا يلزمهم بالشهادة الا لأهل البلد الذي ثبتت فيه الشهادة الا أن يثبت عند الإمام الأعظم فيلزم الناس كلهم لأن البلادفي حقه كالبلد الواحد إذ حكمة نافذ في الجميع393

 $<sup>^{391}</sup>$  - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج  $^{80}$  المحمد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{80}$  همكان النشر  $^{80}$  النشر  $^{80}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> -الاشباه والنظائر حنفي ج ١ ص ٢٥٥

 $<sup>^{393}</sup>$  - فتح الباري شرح صحيح البخاري ج  $^{93}$  ص  $^{83}$  ١٦٨ المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الشافعي الناشر : دار المعرفة – بيروت ،  $^{83}$  تقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء : 13

کے پاس شرعی تصدیق کے طور پر درج ذیل ذرائع میں سے کوئی ایک ذریعہ بھی متحقق ہوجائے تو دوسرے خطے کا قاضی یاہلال سمیٹی شرعااس اعلان کی یابند ہوگی:

ﷺ شہادت علی الرؤیۃ: یعنی چاند دیکھنے والے دوعادل افرادخود قاضی یا ہلال سمیٹی کے سامنے حاضر ہو کرچاند دیکھنے کی شہادت دیں۔

ﷺ شہادت علی شہادۃ الرؤیۃ: - یعنی چاند دیکھنے والے حضرات کسی مجبوری کے تحت خو د تو حاضر نہ ہوں؛ لیکن ان میں سے ہر ایک کی گواہی پر دو عادل شخص حاضر ہو کر گواہی دیں، مثلاً کہیں کہ ہمارے سامنے فلاں فلاں شخص نے چاند کی گواہی دی ہے۔

ﷺ شہادت علی القصناء:- یعنی کسی جگہ قاضی یا تمیٹی شرعی ثبوت کی بنیاد پر چاند کا فیصلہ کر دے، پھر اپنے فیصلہ کو دو گواہوں کے سامنے مہر بند کر کے یاکسی اور قابل اعتاد ذریعہ سے دوسرے شہر کی تمیٹی یا قاضی کو بھیج دے۔

استفاضہ: - یعنی چاند کی خبریں یا قاضی کے فیصلہ کی اطلاعات دوسرے علاقہ تک اس تواتر سے پہنچیں کہاتنے لو گوں کو جھوٹ یاغلط کہناممکن نہ ہو۔

شهدوا أنه شهد عند قاضي مصر كذا شابدان برؤية الهلال في ليلة كذا، وقضى القاضي به،وقد وجد استجماع شرائط الدعوى قضى أي جاز لهذا القاضي أن يحكم بشهادتهما الأن قضاء القاضي حجةشهدوا به، لا لو شهدوا برؤية غيرهم الأنه حكاية (درمختار) قال الشامي: تنبيه: قال الرحمتي غيرهم الاستفاضة أن تأتي من تلك البلدة جماعات متعددون كل منهم يخبر عن أبل تلك البلدة أنهم صاموا عن رؤية لامجرد الشيوع من غير علم بمن أشاعه، كما قد تشيع أخبار يتحدث بها سائر أبل البلدة و لا يعلم من أشاعها، كما ورد: أن في آخر الزمان يجلس الشيطان بين الجماعة فيتكلم بالكلمة فيتحدثون بها،ويقولون: لا ندري من قالها، فمثل بذا لاينبغي أن فيسمع، فضلا عن أن يثبت به حكم اب قلت: و بو كلام حسن، و يشير إليه قول الذخيرة: إذا استفاض و تحقق، فإن التحقق و يشير إليه قول الذخيرة: إذا استفاض و تحقق، فإن التحقق

لا يوجد بمجر دالشيوع ـ 394

طريق موجب كأن يتحمل اثنان الشهادة أو يشهد على حكم القاضى أو يستفيض الخبر -395

عن ربعي بن حراش عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قال: اختلف الناس في آخر يوم من رمضان، فقدم أعر ابيان فشبهداعند النبي صلى الله عليه وسلم، بالله لأبلا البهلال أمس عشية، فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم الناس أن يفطروا زاد خلف في حديثه: وأن يغدوا إلى مصلاهم 396 وفي مجموع النوازل: شابدان شبهدا عند قاضي مصر لم ير أبله البهلال على أن قاضي مصر كذا شبه عنده شابدان برؤية البهلال و قضى به ووجد شرائط صحة الدعوى قضى بشبهادتهما حكاه عن شيخ الإسلام 397

## رویت کے لئے فلکی حسابات سے استفادہ

سوال نمبر ۲:- ہندوستان کے مختلف علاقوں میں اکثر موسم کافرق رہتاہے،اور فضامیں ابر، گر دو عبار یامختلف طرح کی کثافت کے اعتبار سے بھی ان کے مابین فرق ہے اس لئے قمری مہینے کی ۲۹/تاریخ کوہر جگہ مطلع کیساں صاف یا گر دآلو د نہیں رہتاہے تو:

الف: کیارویت کے لئے فلکیاتی حساب سے مددلی جاسکتی ہے؟ تاکہ بیہ معلوم ہو کہ آج افق پہ جاند کی بصری رویت کا امکان ہے یا نہیں؟

ب: اگر کسی خطہ میں فلکیاتی حساب سے قمری ماہ کی ۲۹ / تاریخ کوچاند کی بھری رویت کا امکان نہ اور اس کے باوجو داس خطہ سے رویت ہلال کی شرعی شہادت ملتی ہے، تو کیا اسے قبول کیا جائے گا، یا ہے کہہ کر کہ ان کوغلط فہمی ہوئی ہے، شہادت رد کر دی جائے گی، جبیبا کہ بعض قدیم وجدید علماء کا نقطۂ نظر ہے۔

<sup>394</sup> تنوير الأبصار مع الدر والشامي، كتاب الصوم / قبيل مطلب في رؤية الهلال نهاراً ٣٥٨٫٣ زكريا 396 شامي ٣١٣٨٣ زكريا، طحطاوي ٣٥٩

<sup>396</sup> سنن أبي داؤد، الصيام / باب شهادة رجلين على رؤية بلال شوال ١٩٩١ رقم: ٢٣٣٩

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> الفتاوي التاتار خانية ٣٢٦٨

ج:-چاند کی رویت کے لئے کیا محکمہ موسمیات سے مد دلی جاسکتی ہے؟ یعنی اس علم کے لئے کہ آج مطلع صاف ہے، یا گر دآلو دو کثافت زدہ ہے اور چاند کی رویت ممکن ہے یا نہیں؟

الجواب :اسلام میں قمری ماہ کے آغازواختام کامدارچاندگی رویت بھری پرہے یا پھر تیس (۳۰) تاریخ کی تکمیل پر،ان کے علاوہ اور کوئی تیسری شرعی بنیاد نہیں ہے جس پر مہینہ کے آغازواختام کی بنار کھی جاسکے، یہ چیزنص میں وارد ہوئی ہے، حضرت ابو ہریرۃ سے مروی ہے کہ نبی کریم مُلَّا اللَّهِ اِن فرمایا: صوموا لرؤیته وأفطروا لرؤیته فإن غبی علیکم فأکملوا عدۃ شعبان ثلاثین 398

حضرت عبداللہ بن عمر اسے بھی اس مضمون کی کئی روایات منقول ہیں،اور بیہ سب صر ت کے روایات ہنتوں کو کسی تاویل کی بنیاد پر ترک نہیں کیا جاسکتا، حقیقی رویت کے بغیر محض فلکی حسابات کی روشنی میں چاند کا وجود تسلیم نہیں کیا جائے گا،عہد قدیم سے لے کر آج تک کے تقریباً تمام ہی علاء اسلام (چند شاذا قوال کو چھوڑ کر) نے چاند کے لئے رویت بھری کو ضروری قرار دیا ہے،اور محض فلکی حسابات کوناکافی قرار دیا ہے،:

علامہ شامی لکھتے ہیں:

-: لا عبرة بقول المؤقتين أي في وجوب الصوم على الناس-399 فقاول تا تارخانيه مين ب:

يجب صوم رمضان برؤية الهلال أو باستكمال شعبان ثلاثين ولايجوز تقليدالمنجم في حسابه لا في الصوم ولافي الافطار 400

 $<sup>^{398}</sup>$  - الجامع الصحيح المختصر ج ٢ص  $^{72}$  حديث غبر: ١٨١٠ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر :دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،  $^{1407}$  –  $^{1407}$  تقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغاوكذافي الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج  $^{70}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$   $^{11}$ 

<sup>400</sup> الفتاوي التاتار خانية ،كتاب الصوم قبيل الفصل الثالث: ٣٤٧/٣

حافظ ابن حجر عسقلانی تحریر فرماتے ہیں:

والمراد بالحساب هناحساب النجوم وتسييرها، ولم يكونوا يعرفون من ذلك أيضاإلا النزر اليسير فعلق الحكم بالصوم وغيره بالرؤية لرفع الحرج عنهم في معاناة حساب التسيير واستمر الحكم في الصوم ولو حدث بعدهم من يعرف ذلك ، بل ظاهر السياق يشعر بنفي تعليق الحكم بالحساب أصلا ويوضحه قوله في الحديث الماضي " فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين " ولم يقل فسلوا أهل الحساب ، والحكمة فيه كون العدد عند الإغماء يستوي فيه المكلفون فيرتفع الاختلاف والنزاع عنهم ، و قد ذهب قوم إلى الرجوع إلى أهل التسيير في ذلك وهم الروافض ، ونقل عن بعض الفقهاء موافقتهم.قال الباجي : وإجماع السلف الصالح حجة عليهم . و قال ابن بزيزة : وهو مذهب باطل فقد فت الشريعة عن الخوض في علم النجوم لأنما حدس وتخمين ليس فيهاقطع ولا ظن غالب مع أنه لو ارتبط الأمر بها لضاق إذلا يعرفها إلا القليل . 401

## فلکی حسابات بذات خو د غیر شرعی نہیں ہیں

البته رویت بھری کی تحقیق و تفتیش اوراس کوزیادہ سے زیادہ یقینی بنانے کے لئے فلکی حسابات سے مدد لینے میں مضائقہ نہیں ہے، بشر طیکہ اس سے اصل شرعی بنیادرویت بھری متاکشنہ ہو، دراصل فلکی حسابات بذات خود غیر شرعی نہیں ہیں، خود قرآن کریم نے بیان کیاہے کہ شمس و قمرسے حسابات اور ماہ و سال کی تاریخوں کا نظام وابستہ ہے:

الشمس و القمر بحسبان $^{402}$ 

سورج اور چانداینی گردش میں ایک ایک حساب اور ضابطہ کے پابند ہیں۔

<sup>401</sup> فتح البارى،باب صيام يوم عاشوراء: ٢٨٢/٦

<sup>402</sup> الرحمن

﴿ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ هَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ \* وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ \* لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي هَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ \* لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي هَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ 403

ترجمہ: اور سورج اپنی قرار گاہ (محورومدار) پرروال دوال ہے، یہ ایک غالب علیم ہستی کا طے کر دہ نظام ہے، اور چاند کے لئے ہم نے منز لیس مقرر کرر کھی ہیں، یہال تک کہ لوٹ پھر کروہ تھجور کی پرانی شاخ کی مانند ہوجا تاہے، نہ سورج کی مجال کہ وہ چلتے چلتے چاند کو جا پکڑے اور نہ ہی رات دن پر سبقت لے جاسکتی ہے، اور ان میں سے ہرایک اینے مدار میں تیر رہاہے۔

﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحُجِّ 404 
﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحُجِّ 404

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَائِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ 405 ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَتَعْلَمُوا ﴿ هُوَ اللَّهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَالسِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحُقِّ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمِ عَدَدَالسِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحُقِّ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمِ عَدَدَالسِّنِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحُقِّ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ لِقَوْمِ عَلَمُونَ 406

﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ آيَتَيْنِ فَمَحَوْنَا آيَةَ اللَّيْلِ وَجَعَلْنَا آيَةَ النَّهَارِ مُبْصِرَةً لِتَبْتَغُوافَضْلَامِنْ رَبِّكُمْ وَلِتَعْلَمُواعَدَدَالسِّنِينَ وَالْحِسَابَ وَ كُلَّ شَيْءٍ فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلًا 407

<sup>403 -</sup>پسین ۲۸: سین

<sup>&</sup>lt;sup>404</sup> -البقرة: ١٨٩

<sup>&</sup>lt;sup>405</sup> -ابراهیم :۳۳

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> -يونس: ۵

<sup>407 -</sup> الأسراء: ١٢

اسی طرح فقہاء اسلام نے اس اصول کو تسلیم کیاہے، کہ مسائل واحکام شرعیہ کے استنباط و استخراج اوراطلاق میں مختلف علوم وفنون کے ماہرین کی آراء سے استفادہ کرناچاہئے،اس کی دومثالیں پیش ہیں

•

ہونچادی ایک مسئلہ یہ ہے کہ مرد کے عضو تناسل کے راستے سے کوئی چیز اگر معدہ میں پہونچادی جائے تواس سے روزہ ٹوٹے گایا نہیں ؟ حنفیہ کے یہاں یہ مسئلہ مختلف فیہ ہے، امام اعظم ابو بوسف ؓ کے نزدیک ٹوٹ جائے گا، اور امام محمد ؓ کی رائے پہلے امام ابو یوسف ؓ کے مطابق تھی نہیں ٹوٹے گا، امام ابو یوسف ؓ کے مطابق تھی لیکن بعد میں توقف اختیار کرلیا ، دراصل یہ مسئلہ اس امرکی شخقیق پر مبنی ہے کہ عضو تناسل اور معدہ کے در میان منفذ ہے یا نہیں؟ ظاہر ہے کہ اس مسئلہ کا تعلق علم تشریخ الاعضاء (Anotomy) سے ہے، اور ماہرین طب کی بات ہی اس میں فیصلہ کن ہو سکتی ہے <sup>408</sup>۔

ہاتی طرح ایک مسئلہ کان میں دوایا تیل ٹیکانے سے روزہ ٹوٹے کاہے،اس کی بنیاد بھی اسی پرہے، کہ کان سے جوف معدہ تک منفذ ہے یا نہیں؟اکثر علماءاس سے روزہ ٹوٹے کا تھم صادر کرتے ہیں،لیکن یہ مسئلہ بھی اصلاً علم تشریح الاعضاء کے باب کاہے اوراسی علم کے ماہرین کی رائے اس امر میں فیصلہ کن ہوسکتی ہے۔ماہرین تشریح الاعضاء کا خیال ہے کہ کان اور معدہ کے در میان کوئی منفذ نہیں ہے۔

اسی طرح رویت کے باب میں حدود میں رہتے ہوئے فلکی حسابات سے استفادہ کی گنجائش ہوگی،
آبزرویٹری کی وہ معلومات جوبدیہی ہیں، ان سے رویت ہلال میں استفادہ ممکن ہے، اگر علم فلکیات کے مطابق
چاند افق پر موجو دہو اور چاند نظر نہ آئے تو فیصلہ حساب پر نہیں حقیقی رویت پر ہوگا، اور اگر چاند افق پر موجو د
یا قابل رویت نہ ہو اور کچھ لوگ رویت کا دعویٰ کریں، ایسے موقعہ پر شہادت کو قبول کرنے میں بہت احتیاط
اور دفت نظر سے کام لینا چاہئے، اور فلکیات کی مد دسے شہادات پر جرح بھی ہونی چاہئے، ورنہ آئکھ بند کرکے
شہادت قبول کرنے میں امت مسلمہ کی رسوائی کا اندیشہ ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>408</sup> - البنايه في شرح الهداية جساص ٦٨٢،٦٨٥ دارالفكر بيروت.

## شہادت ایک امر ظنی ہے

یہ توطے ہے کہ رویت کافیصلہ شہادت پر مبنی ہے، اور حسابی طور پر محض قابل رویت ہوناشہادت کی متبادل نہیں ہے، لیکن فی نفسہ شہادت ایک امر نطنی ہے، اگر شہادت متہم ہوجائے تو قابل قبول نہیں رہتی ، شہادت کی قبولیت کے لئے جس طرح شاہدین کالائق اعتبار ہوناضر وری ہے اسی طرح محل شہادت میں بھی شہادت کے مخل کی صلاحیت لازم ہے:

أَنَّ الشَّهَادَةَ تُرَدُّ بِسَبَبِ التُّهْمَةِ وَسَبَبُهَا أَنْوَاعٌ إِمَّا مَعْنَى فِي الشَّاهِدِ وهو الْفِسْقُ , وَالْعَمَى وَإِمَّا مَعْنَى فِي الْمَشْهُودِ له وهو وَصْلَةٌ خَاصَّةٌ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الشَّاهِدِ كَقَرَابَةِ الْوِلَادِ , وَالزَّوْجِيَّةِ, وَإِمَّا لِدَلِيلٍ شَرْعِيٍّ وهو في حَقِّ الْمَحْدُودِ الشَّاهِدِ كَقَرَابَةِ الْوِلَادِ , وَالزَّوْجِيَّةِ, وَإِمَّا لِدَلِيلٍ شَرْعِيٍّ وهو في حَقِّ الْمَحْدُودِ في الشَّاهِدِ كَقَرَابَةِ الْوِلَادِ , وَالزَّوْجِيَّةِ, وَإِمَّا لِدَلِيلٍ شَرْعِيٍّ وهو في حَقِّ الْمَحْدُودِ في الشَّاهِدِ كَقَرَابَةِ الْوَلِادِ , وَالزَّوْجِيَّةِ, وَإِمَّا لِدَلِيلٍ شَرْعِيٍّ وهو في حَقِّ الْمَحْدُودِ في الشَّاهِدِ كَقَرَابَةِ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنْ اللَّهُ عَلَى إِنْ اللَّهُ عَلَى إِنْ اللَّهُ هَمْ الْكَاذِبُونَ وَلِيلَ كَذِبِهِ بِقَوْلِهِ تَعَالَى { فَإِذْلُم يَأْتُوا بِالشُّهَدَاءِ فَأُولَئِكَ عِنْدَ اللَّهِ هُمْ الْكَاذِبُونَ } وَاللَّهُ أَعْلَمُ 409

فلکی حسابات کی بنیاد پر جن کو عصر حاضر میں کم از کم ظن غالب کادر جه ضرور حاصل ہو چکاہے اگر افق پر چاند موجو دیا قابل رویت نه ہو تو پھر وہ محل شہادت کیسے بن سکتاہے؟ اور اس پر شہادت قابل ساعت کیوں کر ہوسکتی ہے؟ توجس طرح قضامیں شاہدین کی تنقیح کی جاتی ہے اسی طرح محل شہادت کی تنقیح بھی ضروری ہے۔

واضح رہے کہ بچھلے ادوار میں علم فلکیات کو ظن غالب کا درجہ حاصل نہیں تھااس لئے شہادت کے بالمقابل فلکی حسابات قابل رد سمجھے جاتے تھے، حبیبا کہ شامی وغیرہ نے بحث کی ہے:

مطلب لا عبرة بقول المؤقتين في الصوم قوله (ولا عبرة بقول المؤقتين)أي في وجوب الصوم على الناس بل في المعراج لايعتبرقولهم بالإجماع ولا يجوز

 $<sup>^{409}</sup>$  - تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق ج  $^{90}$   $^{10}$  فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي.الناشر دار الكتب الإسلامي.سنة النشر 1313هـ.مكان النشر القاهرة.عدد الأجزاء  $^{10}$ 

للمنجم أن يعمل بحساب نفسه وفي النهر فلا يلزم بقول المؤقتين إنه أي الهلاك يكون في السماء ليلة كذا وإن كانوا عدولا في الصحيح كما في الإيضاح وللإمام السبكي الشافعي تأليف مال فيه إلى اعتماد قولهم لأن الحساب قطعى اه ومثله في شرح الوهبانية -

مطلب ما قاله السبكي من الاعتماد على الحساب مردود قلت ما قاله السبكي رده متأخروأهل مذهبه منهم ابن حجروالرملي في شرحي المنهاج و في فتاوي الشهاب الرملي الكبير الشافعي سئل عن قول السبكى لو شهدت بينة برؤية الهلال ليلة الثلاثين من الشهر وقال الحساب بعدم إمكان الرؤية تلك الليلة عمل بقول أهل الحساب لأن الحساب قطعي والشهادة ظنية وأطال في ذلك فهل يعمل بما قاله أم لا وفيما إذارؤي الهلال نهاراقبل طلوع الشمس يوم التاسع والعشرين من الشهر وشهدت بينة برؤية هلال رمضان ليلة الثلاثين من شعبان فهل تقبل الشهادة أم لالأن الهلال إذا كان الشهر كاملايغيب ليلتين أوناقصايغيب ليلةأوغاب الهلال الليلةالثالثةقبل دخول وقت العشاء لأن كان يصلى العشاء لسقوط القمرالثالث هل يعمل بالشهادةأم لافأجاب بأن المعمول به في المسائل الثلاث ما شهدت به البينة لأن الشهادة نزلها الشارع منزلة اليقين وما قاله السبكي مردود رده عليه جماعةمن المتأخرين وليس في العمل بالبينة مخالفة لصلاته ووجه ماقلناه أن الشارع لم يعتمدالحساب بل ألغاه بالكليةبقوله نحن أمةأمية لانكتب ولا نحسب الشهروهكذاوهكذاوقال ابن دقيق العيد الحساب لايجوز الاعتمادعليه في الصلاةانتهى والاحتمالات التي ذكرهاالسبكي بقوله ولأن الشاهد قد يشتبه عليه الخ لا أثر لها شرعا لإمكان وجودها في غيرهامن الشهادات اه قوله (وقيل نعم الخ )يوهم أنه قيل بأنه موجب للعمل وليس كذلك بل الخلاف في جوازالاعتمادعليهم وقدحكي في القنية الأقوال الثلاثةفنقل أولاعن القاضي عبد الجباروصاحب جمع العلوم أنه لا بأس بالاعتماد على قولهم ونقل عن ابن مقائل أنه كان يسألهم ويعتمد على قولهم إذااتفق على قولهم ثم نقل عن شرح السرخسي أنه بعيد وعن شمس الأئمة الحلواني أن الشرط في وجوب الصوم والإفطار الرؤية ولا يؤخذ فيه بقولهم ثم نقل عن مجد الأئمة الترجماني أنه اتفق أصحاب أبي حنيفة إلا النادر و الشافعي أنه لااعتمادعلى قولهم

لیکن موجو دسائنسی تر قیات کے تناظر میں کم از کم تحقیقی پہلوسے غور کرنے کی ضرورت ہے۔ واضح رہے کہ چاند کی رویت یاشہادت میں غلطی یاوہم کاامکان رہتا ہے،خو د صحابی رسول حضرت انس ؓ سے اس معاملہ میں ایک بار غلطی ہو گئی تھی، جس کی جلد ہی اصلاح ہو گئی تھی <sup>411</sup>۔

## شہادت قرائن کے خلاف ہوتو قابل رد ہوتی ہے

دوسری طرف بعض فقہاءنے تصری کی ہے کہ گواہوں کی گواہی عقلی شواہداور دلائل کے خلاف ہوتو قابل قبر اس لئے کہ گواہی میں صدق و کذب کااختال موجود ہوتا ہے، علامہ ابن قیم نے "الطرق المحکمیة" میں اس کی کئی مثالیں پیش کی ہیں:

ہمثلاً کوئی شخص چوری کے الزام میں مأخوذ ہواوراس کے خلاف شہادت بھی آ جائے، کیکن چوری کامال دوسرے شخص کے خلاف شہادت آئی کامال دوسرے شخص کے خلاف شہادت آئی ہے وہ بری قرار دیاجائے گااور شہادت رد ہوجائے گی 412۔

<sup>410 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ص ٣٨٧ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

<sup>411 -</sup> فهم الفلكيات ص ١٥٦

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> -الطرق المحكمية لابن القيم ص ٢، دارالكتب العلمية بيروت <u>١٩٦٥ إ</u>هـ

زیادہ طاقتور ہوتے ہیں ،ایک روایت حضرت جابر بن عبداللہ اللہ اللہ اللہ علی ہے کہ فرماتے ہیں ،میں نے خیبر جانے کاارادہ کیا،اوررسول اللہ عَلَیْ اللہ عَلِی اللہ عَلَیْ اللہ اللہ عَلَیْ اللّٰ اللّ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ

اس روایت سے اندازہ ہو تاہے کہ مبھی بعض قرائن کی وجہ سے شہادت کا عتبار کرنامشکل ہوجاتا ہے۔فقہائے اسلام نے بھی تصر تک کی ہے کہ اگر گواہوں کی گواہی قرائن وشواہد کے خلاف ہوتو شرعاً قابل قبول نہیں ہوگی:

ہمام ابو حنیفہ ہام شافعی ہاورامام احمد بن حنبل کاموقف ہے ہے کہ اگرچار گواہ کسی عورت کی زناکاری کی شہادت دیں ،اور بعد میں معلوم ہو کہ یہ عورت باکرہ ہے،اور طبی طور پراس کی تصدیق بھی ہو جائے،توشہادت رد قرار پائے گی، یاچار گواہ کسی مرد کے بارے میں گواہی دیں کہ اس نے زناکیا ہے،لیکن بعد میں معلوم ہوا کہ اس کا آلہ کٹا ہوا ہے، تواس پر حد جاری نہیں ہوگی <sup>415</sup>۔

علامہ ابوالحسن علی بن محمد الماور دی اُور علامہ نووی ٹنے امام شافعی کامسلک بھی یہی نقل کیاہے 416

------ حواشی ------

<sup>413 -</sup> سنن ابوداؤد، حديث نمبر ٢٦٣٧ سا، سنن بيهقي ج٢ص ٨٠ ـ

<sup>414 -</sup> الطبقات الكبرىٰ ج٨ص ١٤٢، دارالكتب العلمية ، بيروت ـ

<sup>415 -</sup> المغنى ج9ص اك، دارالفكر ببروت 400 ما اله كم المبسوط ج٠ اص ۵۷ كم الفتاوي الولوالحبية ج٢٣٩ ص ٢٣٩ كم وغيره

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> - الحاوى الكبيرج ك ص ٨١، دارالفكر بيروت ١٨ اه ، روضة الطالبين ج ك ص ١٥ اس، دارالكتب العلمية ، بيروت

## شہادت پر قاضی کامطمئن ہونا بھی ضروری ہے

اورایک اہم ترین بات ہے کہ کسی فیصلہ کے لئے صرف شہادت پیش کر دیناکافی نہیں ہے بلکہ شہادت پر قاضی کامطمئن ہونا بھی ضروری ہے، ورنہ قضا کی ضرورت ہی نہیں تھی ، شاہد خو دہی قاضی بن جاتا، اگر تکنیکی نقائص کی بنیاد پر قاضی پیش کر دہ شہاد توں سے مطمئن نہ ہو تو وہ اپنے شرح صدر کے خلاف فیصلہ کرنے کاپابند نہیں ہے۔۔۔۔اسی لئے بعض صور توں میں جم غفیر کی شہادت طلب کی گئی ہے تا کہ کذب کے امکانات کم سے کم رہ جائیں، اور قاضی کو اطمینان قلب حاصل ہو،۔۔۔

قبل ( بلا علة جمع عظيم يقع العلم ) الشرعي وهو غلبة الظن ( بخبرهم وهو مفوض إلى رأي الإمام من غير تقدير بعدد ) على المذهب وعن الإمام أنه يكتفى بشاهدين واختاره في البحر وصحح في الأقضية الاكتفاء بواحدإن جاء من خارج البلد أو كان على مكان مرتفع، واختاره ظهيرالدين قالوا وطريق إثبات رمضان والعيد أن يدعي وكالةمعلقة بدخوله بقبض دين على الحاضر فيقر بالدين والوكالة و ينكر الدخول فيشهد الشهود برؤية الهلال فيقضى عليه به ، ويثبت دخول الشهر ضمنا لعدم دخوله تحت الحكم 417

فلکی حسابات اس امر میں قاضی کے لئے معاون ہوسکتے ہیں۔ چاند قابل رویت ہے یا نہیں؟ اس کی عمر کتنی ہے؟ غروب شمس کے بعدوہ کتنی دیر تک افق پر رہا؟ چاند ٹکیۂ آفتاب کے کس جانب نظر آیا؟ نظر آنے والے چاند کارخ کس جانب تھا؟ وغیرہ یہ سوالات شہادت کی جانچ کے لئے بے حد نفع بخش ہیں ، اوران کے ذریعہ قاضی کسی صحیح نتیجہ تک پہونچ سکتا ہے۔

<sup>------</sup> حواشی -------

<sup>417 -</sup> رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار"ج ٧ص ١٣٦٤ لمؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ)

## مطلع کو متأثر کرنے والی چیزیں

نوازل الفقه (جلد دوم)

سوال نمبر ۲ (د): - مطلع صاف نه ہونے کاکیا مطلب ہے؟ کیاصرف ابرکی وجہ سے مطلع کو متأثر ماناجا تاہے؟ یااس کے دوسرے اسباب بھی ہوتے ہیں؟ اور اگر دوسرے اسباب بھی ہیں تووہ کیا ہوسکتے ہیں؟

الجواب: مطلع صاف نه ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ چاند زمین پرسے نظر نه آئے، اور اس کے کئی اسباب ہوسکتے ہیں، ابر، گر دوغبار، دھند، شبنم، سیاہی، کوئی سابیہ وغیرہ، روایات حدیث اور کتب فقہیہ میں اس طرح کی کئی چیزوں کاذکر آیا ہے،:

﴿ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- قَالَ : « صُومُوارَمَضَانَ لِرُؤْيَتِهِ ، وَأَفْطِرُوا لِرُؤْيَتِهِ ، فَإِنْ حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ غَمَامَةٌ أَوْ ضَبَابَةٌ فَأَكْمِلُوا شَهْرَ شَعْبَانَ ثَلاَثِينَ 418

ضابۃ کے معنی د ھند کے ہیں،اور غمامۃ کے معنی ابر کے ہیں۔

 $^{419}$ فإن حال بينكم وبينه غبرة سحاب أو قترة، فأكملوا العدة ثلاثين وما خوان حال بينكم و بين منظره سحابة . أوقترقفأ كملوا العدة ثلاثين يوما هذا حديث صحيح الإسناد و لم يخرجاه بهذا اللفظ  $^{420}$ 

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>418 -</sup> السنن الكبرى وفي ذيله الجوهر النقي ج ١٠٨ حديث غبر ٣٠٠ المؤلف : أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي مؤلف الجوهر النقي: علاء الدين علي بن عثمان المارديني الشهير بابن التركماني المحقق :الناشر : مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آبادالطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 ه عدد الأجزاء : 10 دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آبادالطبعة : الطبعة : الأولى . 1344 ه عدد الأجزاء : 0 محيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان ج ٨ص ٣٥٧ حديث غبر: ٩٠ ٣٥٣ المؤلف : محمد بن حبان بن أحمد بن حبان بن عبد الله، حبان بن معاذ بن مَعْبدَ، التميمي، أبو حاتم، الدارمي، البُستي (المتوفى : 354هـ)ترتيب : علي بن بلبان بن عبد الله، علاء الدين الفارسي، المنعوت بالأمير (المتوفى : 739هـ)الناشر : مؤسسة الرسالة

 $<sup>^{420}</sup>$  - المستدرك على الصحيحين ج ١ ص  $^{420}$  حديث غبر: $^{100}$  المؤلف : محمد بن عبدالله أبو عبدالله الحاكم النيسابوري الناشر : دار الكتب العلمية  $^{420}$  بيروت الطبعة الأولى ، $^{1411}$   $^{140}$  حقيق : مصطفى عبد القادر عطاعدد الأجزاء :  $^{420}$  مع الكتاب : تعليقات الذهبي في التلخيص

\*فَإِنْ حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ سَحَابَةٌ أَوْ ظُلْمَةٌ فَأَكْمِلُوا الْعِدَّةَ عِدَّةَ شَعْبَانَ 421 للهِ الْعِدَّةِ عَلَى اللهِ الْعِدَّةِ الْعَلَى اللهِ الْعِدَّةِ الْعَلَى اللهِ الْعِدَّةِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ

اوراسی تھم میں وہ تمام چیزیں بھی داخل ہیں جوچاند تک نظر پہونچنے میں رکاوٹ بنیں،اسی کئے فقہاء نے ایک اصولی لفظ "علۃ" استعال کیاہے، یعنی کسی وجہ اورر کاوٹ سے چاند نظر نہ آئے،اوراس کی مثال میں بادل اور غبارو غیر ہ کاذکر کیاہے،اس میں انتہائی عمومیت کے ساتھ وہ تمام موانع شامل ہو جاتے ہیں جن کو بندہ خودسے دور کرنے پر قادر نہ ہو:

وإذا كان بالسماء علة كغيم وغبار وغيرهما 425

 $<sup>^{421}</sup>$  مسند الصحابة في الكتب النسعة ج  $^{421}$ 

 $<sup>^{422}</sup>$  - شرح مشكل الآثارج 9 ص  $^{80}$  حديث نمبر: $^{10}$  المؤلف : أبو جعفر أحمد بن محمد بن سلامة بن عبد الملك بن سلمة الأزدي الحجري المصري المعروف بالطحاوي (المتوفى :  $^{10}$  8 هـ) تحقيق : شعيب الأرنؤوط الناشر : مؤسسة الرسالة الطبعة : الأولى  $^{10}$  1415 هـ ،  $^{10}$  1494 م عدد الأجزاء :  $^{10}$  ( $^{10}$  وجزء للفهارس)

<sup>423</sup> - شرح السنة للبغوي ج $^{423}$ 

 $<sup>^{424}</sup>$  - سنن النسائي الكبرى ج 7 ص ٨٥ حديث نمبر : $^{799}$  المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر : دار الكتب العلمية - بيروت الطبعة الأولى ،  $^{1411}$  -  $^{1991}$  تحقيق : د.عبد الغفار سليمان البنداري , سيد كسروي حسن عدد الأجزاء :  $^{6}$ 

 $<sup>^{425}</sup>$  - مجمع الأنفر في شرح ملتقى الأبحرج ١ ص  $^{80}$ عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1098}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت

# ا یک شخص کی شهادت پر رمضان کا آغازاور پھر عید کاچاند نظر نہ آنا

سوال نمبر ۲(ه): - اگر ۲۹ / شعبان کو مطلع ابر آلود ہواورایک شخص کی شہادت کی بناپر قاضی نے آغازر مضان کا اعلان کر دیاہو، اس کے بعدر مضان کی ۳۰ / تاریخ مکمل ہو چکی ہو، ۱۰ سر مضان کی شام کو موسم بالکل صاف ہواور عید کاچاند دکھائی نہ پڑا ہو تو کیا اگلے دن کو عید کاچاند دکھائی نہ پڑا ہو تو کیا اگلے دن کو عید الفطر کادن قرار دے کر عید منائی جائے گی، یابیہ سمجھا جائے گا کہ جس فر دواحد نے رمضان کے چاند کی گواہی دی تھی، اسے مغالطہ ہوایا اس نے غلط بیانی سے کام لیا، لہذا اگلے دن کور مضان کی ۱۳۰ تاریخ قرار دے کر روز ہرکھنے کا فیصلہ کیا جائے گا۔

الجواب: اصولی طور پر ایک معتبر شخص کی شہادت پر رمضان کے آغاز کا فیصلہ کرناغلط نہیں ہے ، اس کا ثبوت حدیث اور فقہ دونوں سے ہے:

﴿ عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ جَاءَ أَعْرَابِيُّ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ إِنِّ رَأَيْتُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَتَشْهَدُأَنْ لَا إِنِّ رَأَيْتُ الْمُلِلَ قَالَ الْحُسَنُ فِي حَدِيثِهِ يَعْنِي رَمَضَانَ فَقَالَ أَتَشْهَدُأَنْ لَا إِلَّا اللَّهُ قَالَ نَعَمْ قَالَ يَا بِلَالُ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ قَالَ نَعَمْ قَالَ يَا بِلَالُ أَذِنْ فِي النَّاسِ فَلْيَصُومُوا غَدًا أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ قَالَ نَعَمْ قَالَ يَا بِلَالُ أَذِنْ فِي النَّاسِ فَلْيَصُومُوا غَدًا 426

ان كان بالسماء علم فشهادة الواحد على بلال رمضان مقبولم اذا كان عادلا مسلما عاقلا بالغاحرا كان أو عبدا ذكراكان أوانثى 427

لیکن ۴۳/رمضان مکمل ہو جانے کے بعد صاف موسم کے باوجو دجب چاند نظر آیاتو قرین قیاس میں ہوئی تھی، پیر ہے کہ ۲۹/شعبان کی شہادت فی الواقع درست نہیں تھی، اور شہادت دینے والے کوغلط فہمی ہوئی تھی، علامہ حصکفی کے الفاظ میں "بہ ہلال نہیں تھادیکھنے والے کاصرف خیال تھا:

<sup>426</sup> سنن ابى داؤد،باب فى شهادة الواحد على رؤية هلال: ٢٨٣/٦

المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي 210 المؤلف : المناوى الهندية الحنفي المناوى ا

لان ما رآه يحتمل أن يكون خيالا لاهلالاً 428

اس صورت میں گواہ قابل مؤاخذہ ہے،اور موسم صاف ہونے کی صورت میں لوگ ایک روزہ اورر کھیں گے۔

> وإلى أنهم لو صاموا بشهادة واحداخ )قال في النهرثم إذا قبلت وأكملواالعدة ، ولم ير روى الحسن عن الإمام ، وهو قول الثابي : إنهم يفطرون وسئل عنه محمد فقال: يثبت الفطر بحكم القاضى لا بقول الواحد، وفي غاية البيان: وقول محمد أصح قال الشارح: والأشبه أن يقال: إن كانت السماء مصحية لا يفطرون لظهور غلطه، و إن كانت مغيمة يفطرون لعدم ظهوره ولو ثبت برجلين أفطروا ، وعن السعدي: لا وهكذا عن مجموع النوازل قال في الفتح: ولو قيل: إن قبلهما في الصحولا يفطرون ، وفي الغيم أفطروا لم يبعد ، وفي السراج صاموا بشاهدين وأفطروا عند كمال العدة إجماعا ، وهذا ظاهر فيما إذا كانت متغيمة عند الفطر أما لو كانت مصحية ينبغي أن لا يفطرواكما لو شهدوا الساعة ا ه . لكن في الإمداد صحح في الدراية والخلاصة والبزازية حل الفطر وذكر في متنه أنه لا خلاف في حل الفطر إذا كان بالسماء علة ولوثبت رمضان بشهادة الفرد وذكرأن مامر عن السعدي حكاه عنه في التجنيس فيما إذا كانت السماءمصحية وذكر عن الحلواني أن الخلاف في مسألة مالو ثبت بشهادة واحد إذا كان مصحية ، وإلا أفطروا بلا خلاف ا ه . فصارالحاصل على هذاماذكره في نورالإيضاح إذا تم العدد بشهادة فرد ، ولم ير هلال الفطر والسماء مصحية لا يحل الفطر واختلف

<sup>428 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج ٢ ص ٣٢٣ المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)

الترجيح فيما إذا كان شهادة عدلين ، ولاخلاف في حل الفطر إذاكان بالسماء علة ولو ثبت رمضان بشهادة الفرد قال في شرحه وقوله في غاية البيان قول محمد هو الأصح يحمل على ما قال الكمال منهم من البيان قول محمد هو المروي عن الحسن من أنهم لا يفطرون ، وفي الغيم أخذ بقول محمد اهو 429.

وَسَيَذْكُرُ الْمُصَنِّفُ فِي الشَّهَادَاتِ أَنَّهُ يُعَزَّرُ الشَّاهِدُ لَوْ تَمَّ الْعَدَدُ وَالسَّمَاءُمُصْحِيَةٌ وَلَا يُرَى الْمِلَالُ ( قَوْلُهُ خِلَافًا لِمُحَمَّدٍ ) قَالَ فِي غَايَةِ الْبَيَانِ قَوْلُ مُحُمَّدٍ هُوَالْأَصَحُ اهِ. وَقَالَ الْكَمَالُ مِنْهُمْ مَنْ اسْتَحْسَنَ ذَلِكَ أَيْ قَوْلُ مُحَمَّدٍ هُوَالْأَصَحُ اهْدُولِهِ فِي صَحْوٍ وَفِي قَبُولِهِ لِغَيْمٍ أَخَذَ بِقَوْلِ مُحَمَّدٍ اهِ مَارَوَاهُ الْحُسَنُ فِي قَبُولِهِ فِي صَحْوٍ وَفِي قَبُولِهِ لِغَيْمٍ أَخَذَ بِقَوْلِ مُحَمَّدٍ اهِ. وَقَالَ شَمْسُ الْأَئِمَةِ الْحُلُوانِيُّ : هَذَا الْإِخْتِلَافُ فِيمَا إِذَا لَمْ يَرَوْا هِلَالَ وَقَالَ شَمْسُ الْأَئِمَةِ الْحُلُوانِيُّ : هَذَا الْإِخْتِلَافُ فِيمَا إِذَا لَمْ يَرَوْا هِلَالَ شَوَالٍ وَالسَّمَاءُ مُصْحِيَةٌ فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ مُتَغَيِّمَةً فَإِغَمُمْ يُفُطِرُونَ بِلَا خِلَافٍ السَّمَاءُ مُصْحِيَةٌ فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ مُتَغَيِّمَةً وَإِغَمُ مُ يُفُطِرُونَ بِلَا خِلَافٍ السَّمَاءُ مُصْحِيَةٌ فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ مُتَغَيِّمَةً وَإِغَمُ مُ يُفُطِرُونَ بِلَا خِلَافٍ السَّمَاءُ مُصْحِيَةٌ فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ مُتَغَيِّمَةً وَإِغَمُ مُ يُفُطِرُونَ بِلَا خِلَافٍ السَّمَاءُ مُصْحِيَةٌ فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ مُتَغَيِّمَةً وَالْأَصْرُونَ بِلَا خِلَافٍ اللَّاسِولِ وَالسَّمَاءُ مُصْحِيَةٌ فَأَمَّا إِذَا كَانَتْ مُتَغَيِّمَةً وَالْأَصْرُونَ بِلَا شَعَلَوْنَ أَنِي النَّوْمُ الْمُعَنِقِ وَلَا أَيْ وَالْمَرَاتِيْنِ عُدُولِ أَحْرَادٍ غَيْر عَمْدُودِينَ فِي قَدْفٍ اه هُ اللَّهُ الْمُعَانِ عُدُولٍ أَحْرَادٍ غَيْر غَمْدُودِينَ فِي قَدْفٍ اه هُ اللَّولَ الْمُعَنِقُ الْمُؤْتُولِ أَحْرَادٍ غَيْر غَمْدُودِينَ فِي قَدْفٍ اه هُ اللَّهُ الْمُؤَلِ الْمُعَانِ عُدُولِ أَحْرَادٍ غَيْر غَمْدُودِينَ فِي قَدْفٍ اه هُ الْمُعَانِ عُدُولِ أَحْرَادٍ غَيْر غَمْدُودِينَ فِي قَدْفٍ اه هُ الْمُعَانِ الْمُعَالِ الْمُعَانِ الْعَرَادِ غَيْر غَمْدُودِينَ فِي قَدُفُ الْمُ الْمُعَانِ الْمُعَانِ الْمُعَلِقُ الْمُعَانِ الْمُعَلِقُ الْمُعْتَقِلُ الْمُعُولِ أَحْرَادٍ غَيْر غَيْرُ فِي فَلَا فِي اللْفَاعِلُ الْمُعَانِ الْمُعَانِ الْمُعَانِ الْمُعَلِقُ الْمُعَانِ الْمُعَالِ الْمُعْتَلُولُ الْمُعَانِ الْمُعَالِ الْمُعْرَادِ الْمُعْرَالَ

(وإذا تم العدد) أي عدد رمضان ثلاثين ( بشهادة فرد ) برؤيته (ولم يرهلال الفطرو)ذلك و(السماء مصحية لا يحل الفطر ) اتفاقاعلى ما ذكره شمس الأئمة ويعزر ذلك الشاهد كذا في الدرر وفي التجنيس إذا

<sup>------</sup> حواش \_\_\_\_\_\_

المصري البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $\Upsilon^{0}$ المؤلف : زين الدين بن إبراهيم بن نجيم ، المعروف بابن نجيم المصري (المتوفى : 970هـ)

<sup>430 -</sup> درر الحكام شرح غرر الأحكام ج ٢ ص ٣٥٣ المؤلف : محمد بن فراموز الشهير بمنلا خسرو (المتوفى : 885هـ،

لم ير هلال شوال لا يفطرون حتى يصومون يوما آخر وقال الزيلعي والأشبه أن يقال إن كانت السماء مصحية لا يفطرون لظهور غلطه وإن كانت متغيمة يفطرون لعدم ظهور الغلط(واختلف الترجيح) في حل الفطر ( فيما إذا كان ) ثبوت رمضان (بشهادة عدلين ) وتم العدد ولم ير هلال شوال مع الصحو صحح في الدراية والخلاصة والبزازية حل الفطر لأن شهادة الشاهدين إذاقبلت كانت بمنزلة العيان وفي مجموع النوازل لا يفطرون وصححه كذلك السيد الإمام الأجل ناصر الدين لأن عدم الرؤية مع الصحو دليل الغلط فتبطل شهادهما ( ولا خلاف في حل الفطر إذا) تم العددلو (كان في السماء علة ولو )وصلية (ثبت رمضان بشهادة الفرد) العدل كالعدلين اتفاقا على التحقيق 431

### گواہوں کے لئے عدل کامعیار

سوال نمبر ۳ (الف) رمضان وعیدین کے ثبوت کے لئے جب کہ مطلع صاف ہو تو کتنے افراد کے چاند دیکھنے کی شہادت کافی ہو گی؟ چاند دیکھنے والوں کے لئے عدل کاوہ معیار ضروری ہے جو فقہاء نے عام طور پر کھاہے؟ یاموجو دہ دور میں اتناکا فی ہے کہ چاند دیکھنے والا معاشرہ میں جھوٹا نہیں سمجھاجاتا، اور صوم وصلوق کا یابند ہے؟ اور کیامستورالحال کی شہادت معتبر ہوگی؟

الجواب: مطلع اگر صاف ہو توہلال رمضان اور عیدین کے لئے ایک بڑی جماعت اور جم غفیر کی شہادت ضروری ہے جن کے غلط ہونے کا تصور نہ کیا جاسکتا ہو:

وَيُقْبَلُ شَهَادَةُ الْمُسْلِمِ وَالْمُسْلِمَةِ عَدْلًا كَانَ الشَّاهِدُ أَوْ غَيْرَ عَدْلٍ بَعْدَ أَنْ يَشْهَدَ أَنَّهُ رَأَى خَارِجَ الْمِصْرِ أَوْ أَنَّهُ رَآهُ فِي الْمِصْرِ وَ فِي الْمِصْرِ وَ فِي الْمِصْرِ عَلَّةُ تَمْنَعُ الْعَامَّةُ مِنْ التَّسَاوِي فِي رُوْيَتِهِ، وَإِنْ كَانَ ذَلِكَ فِي مِصْرٍ وَلَاعِلَّةَ فِي السَّمَاءِ لَمْ يُقْبَلْ فِي ذَلِكَ إِلَّا الْجَمَاعَةُ ذَلِكَ فِي مِصْرٍ وَلَاعِلَّةَ فِي السَّمَاءِ لَمْ يُقْبَلْ فِي ذَلِكَ إِلَّا الْجَمَاعَةُ

<sup>431 -</sup> مراقی مع الطحطاوی مصری ص ۵۶۰، فصل فیماییثت به الهلال، عالمگیری الباب الثانی فی رؤیة الهلال، ص ۱۹۸ جا

اهـ. 432

وذكر في الإمداد أنها في الصحو كرمضان والفطر أي فلا بد من الجمع العظيم ولم يعزه لأحد<sup>433</sup>

قولم وبقية الاشهر التسعة)فلا يقبل فيها الاشهادة رجلين او رجل و امرأتين عدول احرار غير محدودين كما في سائر الاحكام، و ذكر في الامداد انها في الصحو كر مضان و الفطراي فلا بد من الجمع العظيم ولم يغيره لا حد لكن قال الخير الرملي الظاهر انه في الاهلاة التسعة لا فرق بين الغيم والصحوج في قبول الرجلين لفقد العلة الموجبة لا شتراط الجمع الكثير وهي توجه الكل طالبين ويؤيده قوله كما في سائر الاحكام اه 434

البته موجوده دورمیں گواہوں کے لئے عدل کاوہ معیار ضروری نہیں ہے جو فقہ کے دوسرے ابواب کے لئے معروف ہے، بلکہ اس قدر کافی ہے کہ آدمی معاشرہ میں سچااور معتبر ماناجا تاہو، اور نمازوغیرہ کا پابند ہواور بس، اس دور میں صحیح عادل لو گول کی شرط لگادی جائے تو کئی اہم شعبے اور حقوق ضائع ہو جائیں گے: العدل فی الشہادة: أن یکون مجتنبًا عن المکبائر، و لا یکون مصر اً علی الصغائر، ویکون صلاحہ اکثر من فسادہ و صوابہ اکثر من خطائم، و أن یستعمل الصدق دیانتو مرةً، و یجتنب عن المکذب دیانتہ و مروء ق ق 435

الفسق لايمنع اهلية الشهادة عندنا وانما يمنع اداء الشهادة لتهمة الكذب.... وعن ابي يوسف ان كان الفاسق وجيها ذا

<sup>432 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ص ٣٨٩ ابن عابدين. الناشر دار الفكر للطباعة والنشر. سنة النشر 1421هـ - 2000م. مكان النشر بيروت. عدد الأجزاء 8

<sup>433 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ص ٩١ ١٣٩١بن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

<sup>434</sup> شامي ١٣٠/٢ قبيل مطلب في رؤية الهلال نهاراً

<sup>435</sup> الفتاوي التاتار خانية ١١ ٣٢٨ زكريا

مروة جازت شهادته لان مثله لا يكذب 436

تجوز شهادة الرجل المسلم ما لم يُصب حداً، أو تعلم عليه حوبة في دينه عن محمد قال : قال شريح: ... وائتِ على ذلك بشهود عدول، فإنا قد أمرنا بالعدول وأئت فسَلْ عنه فإن قالوا: ما علمنا إلا عدلاً مسلمًا ، فهو إن شاء الله كذلك ، وتجوز شهادته 437

عن عكرمةعن ابن عباس رضي الله عنهماقال: جاءأعرابي النبي صلى الله عليه وسلم فقال: إني رأيت الهلال، قال الحسن في حديثه: يعني رمضان، فقال: أتشهد أن لا إله إلاالله؟ قال: نعم، قال: أتشهد أن محمداً رسول الله؟ قال: نعم، قال: يا بلال! أذن في الناس فليصوموا غدًا، وسكت عنه 438

والحديث الثاني يدل على أن من لم يظهر فسقم قبل شهادتم في صوم رمضان فإنم صلى الله عليم وسلم لم يفتش أمر العدالة في الواقعة وإن قال: إنم صلى الله عليم وسلم لعلم كان يعرفم فيجاب بأنم لوكان كذلك لمافتش عن إسلامه 439

واستثنى الثاني الفاسق ذا الجاه والمروة فإنه يجب قبول شهادته 440

( مَسْأَلَةٌ ): قَالَ الْقَرَافِيُّ فِي بَابِ السِّيَاسَةِ : نَصَّ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ عَلَى أَنَّاإِذَا لَمْ خَدِ فِي جِهَةٍ إِلَّا غَيْرَ الْعُدُولِ أَقَمْنَا أَصْلَحَهُمْ وَ أَقَلَّهُمْ فُجُورًالِلشَّهَادَةِ عَلَيْهِمْ، وَيَلْزَمُ ذَلِكَ فِي الْقُضَاةِ وَ غَيْرِهِمْ لِئَلَّا تُضَيَّعَ الْمَصَالِحُ . قَالَ : وَمَا أَطُنُّ أَحَدًا يُخَالِفُ فِي هَذَا ، فَإِنَّ التَّكْلِيفَ شَرْطٌ فِي الْإِمْكَانِ ، وَهَذَا كُلُّهُ أَطُنُّ أَحَدًا يُخَالِفُ فِي هَذَا ، فَإِنَّ التَّكْلِيفَ شَرْطٌ فِي الْإِمْكَانِ ، وَهَذَا كُلُّهُ

<sup>436 -</sup>فتاوى قاضى خان،كتاب الشهادات: ٣٣٧/٣

<sup>438 -</sup> سنن أبي داؤد ١,٣٢٧، إعلاء السنن ٩,٥٢١-١٢١ دار الكتب العلمية بيروت

<sup>&</sup>lt;sup>439</sup> -إعلاء السنن ٩,٩٢٩ بيروت

<sup>440</sup> در مختار مع الشامي ٣٥٦/٥ كراچي، ٢٦،٨ زكريا

لِلضَّرُورَةِ لِئَلَّا تُمُّدَرَ الْأَمْوَالُ وَتُضَيَّعَ الْحُقُوقُ 441

حضرت مفتی محمد شفیع صاحب نے یہی بات معین الحکام کے حوالے سے لکھی ہے،اوراس کواس دور کی مجبوری قرار دیاہے:

"هٰذاهو الصواب الذي عليه العمل (يعني يهي صحيح ہے جس پرسب قضاة كاعمل ہے 442 م مستورالحال كى شہادت بھى فى زمانہ قابل قبول ہے، اس لئے كہ جب فسق كے ساتھ شہادت قابل قبول ہے تومستورالحال كافاسق ہوناتو ضرورى نہيں:

لا الناني الثاني الفاسق ذا الجاه و المروة فإنه يجب قبول شهادته 443

الفسق لايمنع اهلية الشهادة عندنا وانما يمنع اداء الشهادة لتهمة الكذب ....وعن ابى يوسف ان كان الفاسق وجيها ذا مروة جازت شهادتم لان مثلم لا يكذب 444

\*اذا كان بالسماء علم قبل الا مام شهادة الواحد العدل في روية الهلال رجلا كان او امرأة حرا كان او عبداً (الى قولم) وتاويل قول الطحاوى عدلا كان او غير عدل ان يكون مستوراً 445 وتُشْتَرَطُ الْعَدَالَةُ لِأَنَّ قَوْلَ الْفَاسِقِ فِي الدِّيَانَاتِ غَيْرُ مَقْبُولٍ ، وَتَأْوِيلُ قَوْلِ الطَّحَاوي عَدْلًا كَانَ أَوْ غَيْرَ عَدْلٍ أَنْ يَكُونَ مَسْتُورًا، 446

<sup>441 -</sup> معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام ج ٢ ص ٥٧ المؤلف : على بن خليل الطرابلسي، أبو الحسن، علاء الدين (المتوفى : 844هـ)

<sup>442 -</sup>رویت ہلال ص ۹ ابحوالہ معین الحکام ص ۱۳۵، وہدایہ، شرح و قابہ، در مختار، شامی، عالمگیری وغیر ہ۔

<sup>443</sup> در مختار مع الشامي ۳۵۲٬۵ کراچی، ۲۲٬۸ زکریا

<sup>444</sup> فتاوي قاضي خان، كتاب الشهادات 4/2 ٣

<sup>445</sup> هدایه ۱۹۵/۱۰ کتاب الصوم

<sup>446</sup> هدایم، فصل فی رؤیت الهلال: ١٢١/١

اصولی طور پرشہادت ہے یا خبر؟ اگر شہادت ہے تو کیا اس کے لئے شہادت اور مجلس قضا اور شہادت کی دیگر شر ائط کا یا یا جانا ضروری ہے؟

الجواب: چاند کی خبر دیانت بھی ہے اور معاملہ بھی، رمضان کاچاند ہو تو دیانت ہے اوراس کے لئے خبر کافی ہے اور عید کاچاند ہو تو معاملہ ہے، اوراس کے لئے شہادت ضروری ہے، اس طرح چاند کی خبر خبر بھی خبر کافی ہے اور شہادت بھی، اس لحاظ سے کہ یہ خبر ہے ایک شخص کی خبر بھی معتبر ہوتی ہے، یہاں تک کہ محدود فی القذف اور فاسق کا بیان بھی قابل ساعت ہو تاہے، لیکن دوسری جہت سے یہ شہادت بھی ہے، کہ اس کے لئے مجلس قضاضر وری ہے، نیزبیان کا آغاز لفظ اشہدسے کیاجا تاہے، عدالت کی شرط ملحوظ ہوتی ہے، اوراس شہادت سے عید کا حکم ثابت ہو تاہے وغیرہ:

\*قَبِلَ الْإِمَامُ شَهَادَةَ الْوَاحِدِ الْعَدْلِ يَدْخُلُ الْمَحْدُودُ فِي الْقَذْفِ بَعْدَ التَّوْبَةِ وَهُوَ ظَاهِرُ الرِّوَايَةِ لِأَنَّهُ خَبَرٌ) أَيْ لَيْسَ بِشَهَادَةٍ وَلِهَذَا لَمْ يَخْتَصَّ بِلَفْظِ الشَّهَادَةِ ( وَعَنْ أَبِي حَنِيفَةَ : أَنَّمَا لَا تُقْبَلُ لِأَنَّمَا شَهَادَةٌ مِنْ وَجْهٍ ) دُونَ الشَّهَادَةِ ( وَعَنْ أَبِي حَنِيفَةَ : أَنَّمَا لَا تُقْبَلُ لِأَنَّمَا شَهَادَةٌ مِنْ وَجْهٍ ) دُونَ وَجْهٍ مِنْ حَيْثُ إِنَّ وُجُوبَ الْعَمَلِ بِهِ إِنَّمَا كَانَ بَعْدَ قَضَاءِ الْقَاضِي وَ مِنْ وَبْهُ حَيْثُ اشْتِرَاطُ الْعَدَالَةِ 447 حَيْثُ اشْتِرَاطُ الْعَدَالَةِ 447

\*وذكر الطحاوي في مختصره: أنه يقبل قول الواحد عدلاكان, أو غير عدل, وهذا خلاف ظاهر الرواية, إلا أنه يريد به العدالة الحقيقية , فيستقيم لأن الإخبار لا تشترط فيه العدالة الحقيقية بل يكتفى فيه بالعدالة الظاهرة, والعبد, والمرأة من أهل الإخبار ألا ترى أنه صحت روايتهما ؟وكذا المحدود في القذف فإن أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم قبلوا إخبار أبي بكرة وكان محدودا في قذف, وروى أبو يوسف عن أبي حنيفة:أن شهادته برؤية الهلال لا تقبل, والصحيح أنها تقبل, وهو رواية الحسن عن أبي حنيفة, لماذكرنا أن هذا خبر وليس بشهادة, وخبره

------ حواشی ------

<sup>447</sup> العناية شرح هدايم، فصل في رؤية الهلال: ٣٤٦/٣

مقبول, وتقبل شهادة واحد عدل على شهادة واحد عدل في هلال رمضان بخلاف الشهادة على الشهادة في سائر الأحكام, أنما لا تقبل ما لم يشهد على شهادة رجل واحد رجلان, أو رجل وامرأتان لما ذكرنا أن هذا من باب الإخبار لا من باب الشهادة, ويجوز إخبار رجل عدل عن رجل عدل كمافي رواية الأخبار, ولو رد الإمام شهادة الواحد لتهمة الفسق فإنه يصوم ذلك اليوم لأن عنده أن ذلك اليوم من رمضان فيؤاخذ بما عنده, ولو أفطر بالجماع هل تلزمه الكفارة؟ فهو على الاختلاف الذي ذكرنا وأما هلال شوال فإن كانت السماء مصحية فلا يقبل فيه إلا شهادة جماعة يحصل العلم للقاضي بخبرهم كما في هلال رمضان, كذا ذكر محمد في نوادر الصوم وروى الحسن عن أبي حنيفة أنه يقبل فيه شهادة رجلين, أو رجل وامرأتين سواء كان بالسماءعلة, أو لم يكن, كما روي عن أبي حنيفة في هلال رمضان أنه تقبل فيه شهادة الواحد العدل سواء كان في السماء علة, أو لم يكن, وإن كان بالسماء علة فلا تقبل فيه إلاشهادة رجلين, أو رجل وامرأتين مسلمين, حرين, عاقلين, بالغين, غير محدودين, في قذف كما في الشهادة في الحقوق, و الأموال, لما روي عن ابن عباس وابن عمر رضى الله عنهماأنهماقالا: "إن رسول الله صلى الله عليه وسلم أجاز شهادة رجل واحد على رؤية هلال رمضان, وكان لا يجيز الإفطار إلا بشهادة رجلين" ولأن هذا من باب الشهادة. ألا ترى أنه لا يلزم الشاهد شيء بعذه الشهادة بل له فيها نفع وهو إسقاط الصوم عن نفسه, فكان متهما,فيشترط فيه العدد نفيا للتهمة بخلاف هلال رمضان هناك لا تقمة إذ الإنسان لا يتهم في الإضوار بنفسه بالتزام الصوم, فإن غم على الناس هلال شوال فإن صاموا رمضان

بشهادة شاهدين أفطروا 448

# چاند دیکھنے والوں کی ذمہ داری

سوال نمبر ۳(ج):-چاند دیکھنے والوں کے لئے کیافوری طور پر شہادت دیناضر وری ہے؟اگر چاند دیکھنے کے بعد چند گھنٹوں کی تاخیر یاایک دن یااس سے زائد کی تاخیر کے بعد شہادت دے توکیاان کی شہادت قبول کی جائے گی یارد کر دی جائے گی؟ خصوصاً جب کہ رمضان و عیدالفطر کے موقعہ پر تاخیر سے اعلان کی صورت میں مسلمانوں کے مابین شدید اختلاف وانتشار پیدا ہو جاتا ہے۔

الجواب: چاند دیکھنے والوں پر فوری شہادت دینی ضروری ہے، بلاعذراس میں تاخیر درست نہیں ،اس لئے کہ اس سے بہت سے احکام اور ذمہ داریاں وابستہ ہیں ،اور تاخیر مسلمانوں میں انتشار کا بھی باعث ہے، نیز اس سے خود شہادت متہم ہو جاتی ہے کہ وقت پر شہادت کیوں نہیں دی گئی ؟الیی صورت میں شہادت لا کُق اعتبار نہیں رہ جائے گی ،ہاں کوئی عذر ہو، مثلاً سفر میں ہو، یا بیار ہواور وقت پر مجلس قضا تک پہونچنا مشکل ہوتو تاخیر سے بھی شہادت دی جاسکتی ہے، اور عذر کی بنا پر یہ شہادت قابل قبول ہوسکتی ہے، جیسا کہ ایک اعرابی نے دیہات سے آکر حضور صَالِی اِیْلِی اِس شہادت دی اور آپ نے اسے قبول فرمایا، یا حضرت کریب شمادی کی دن کے بعد حضرت عبد اللہ بن عباس سے سامنے کیا۔

ولو شهد ناس عند الإمام بعد نصف النهاروبعدمازالت الشمس أن ذلك اليوم هو العاشر من ذي الحجة جاز لهم أن يضحوا ويخرج الإمام من الغدفيصلي بحم صلاة العيد ، وإن علم في صدر النهار أنه يوم النحر فشغل الإمام عن الخروج أو غفل فلم يخرج ولم يأمر أحدا يصلي بحم فلا ينبغي لأحد أن يضحي حين يصلي الإمام إلى أن تزول الشمس ، فإذازالت قبل أن يخرج الإمام ضحى الناس، وإن ضحى أحدقبل ذلك

<sup>------</sup> حواش \_\_\_\_\_\_

 $<sup>^{448}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{87}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$   $^{70}$ 

لم يجز ولو صلى الإمام صلاة العيد وذبح رجل أضحيته ثم تبين للإمام أن يوم العيد كان بالأمس جازت الصلاة 449

وَلَوْ شَهِدُوا بَعْدَ نِصْفَ النَّهَارِ أَنَّهُ الْعَاشِرُ جَازَ لَهُمْ أَنْ يُضِكُوا وَ يَخْرُجُ الْإِمَامُ مِنْ الْعَدِفَيُصِلِّي بِهِمْ الْعِيدَ، وَإِنْ عَلِمَ فِي صَدْرِ النَّهَارِ أَنَّهُ يَوْمُ النَّحْرِ فَشُغِلَ الْإِمَامُ عَنْ الْخُرُوجِ أَوْ غَفَلَ فَلَمْ يَخْرُجْ وَلَمْ يَأْمُرْ أَحَدًا يُصلِّي بِهِمْ فَلَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ أَنْ يُضِحِّي حَتَّى وَلَمْ يَأْمُرْ أَحَدًا يُصلِّي بِهِمْ فَلَا يَنْبَغِي لِأَحَدٍ أَنْ يُضحِي حَتَّى فَلَمْ يَأْمُرُ أَحَدًا يُصلِّي بِهِمْ الْإِمَامُ إِلَى أَنْ تَزُولَ الشَّمْسُ، فَإِذَازَ الَتْ قَبْلَ أَنْ يَخْرُجَ يُصِلِّي بِهِمْ الْإِمَامُ إِلَى أَنْ تَزُولَ الشَّمْسُ، فَإِذَازَ الَتْ قَبْلَ أَنْ يَخْرُ ، وَلَوْ الْإِمَامُ النَّكُورِ جَازَتُ الْإِمَامُ النَّكُورِ جَازَتُ الْإِمَامُ النَّكُورِ وَلَى الشَّمْسُ، فَإِذَا الْخَطَا فَيُحْرَمُ النَّكُورِ جَازَتُ صَدَّى بَعْدَالزَّ وَالِ مِنْ يَوْمِ عَرَفَةَ ثُمَّ ظَهَرَ أَنَّهُ يَوْمُ النَّحْرِ جَازَتْ صَدَى عَنْ مِثْلِ هَذَا الْخَطَا فَيُحْكَمُ بِالْجَوَازِ عِنْ مِثَلِ هَذَا الْخَطَا فَيُحْكَمُ بِالْجَوَازِ مِينَانَةً لِجَمِيعِ الْمُسْلِمِينَ ـ 450

## صوبائی قاضی کے اعلان رویت کے حدود

نوازل الفقة (جلد دوم)

سوال نمبر ۴ (الف): - صوبہ بہار واڑیسہ اور ملک کے دیگر صوبوں میں جہاں نظام قضاموجو دہے، اگر وہاں کا قاضی چاند کا ثبوت ملنے کے بعد اعلان کر تاہے، تو کیااس کے حلقہ قضاء کے تمام مسلمانوں کے لئے اس اعلان پر عمل ضروری ہو گایا نہیں؟

الجواب: قاضی کے حدودولایت کے اندرر ہنے والے تمام مسلمانوں پراس اعلان کے مطابق عمل کرنالازم ہے۔

وقد اختلف المشايخ فيه هل يعتبرالمكان أوالأهل فقيل يعتبر المكان وقيل يعتبر المكان على قول من يعتبر  $^{451}$  يعتبرالأهل حتى لاينفذ قضاؤه في غير ذلك المكان على قول من يعتبر

<sup>449 -</sup>بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج ١١ ص ٢١١ تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية 1406هـ - 1986م محمد عارف بالله القاسمي 450 ر دالمحتار ، كتاب الاضحية: ٩/۶ ٣١٩/۶

 $<sup>^{451}</sup>$  - مجمع الأنفر في شرح ملتقى الأبحر ج  $^{80}$  الم عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{80}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{80}$  النشر  $^{80}$  مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{80}$ 

سوال نمبر ہم (ب): - قاضی کی طرف سے اگر ریڈیویاٹیلی ویزن کے ذریعہ متعینہ الفاظ میں اعلان ہو تاہے تواس کا اعلان اعلان سلطان کے تھم میں ہو گایا نہیں؟

الجواب: - اگریہ قاضی مملکت ہے اور سلطان کی اجازت سے اعلان کر تاہے تب تو ظاہر ہے کہ یہ اعلان سلطان کے درجہ میں ہے اور اگر کہیں سلطان موجود نہ ہواور مسلمانوں نے اس کو اپنا قاضی مقرر کیا ہو تواس کا اعلان سلطان کے قائم مقام ہو گا۔

قال وإذا لم يكن سلطان ولا من يجوز التقليد منه كما هو في بعض بلادالمسلمين غلب عليهم الكفارفي بلادالمغرب كقرطبة الآن وبلنسية وبلادالحبشة ، وأقروا المسلمين عندهم على مال يؤخذ منهم يجب عليهم أن يتفقوا على واحد منهم يجعلونه واليافيولى قاضياويكون هو الذي يقضي بينهم ، وكذا ينصبون إماما يصلي بهم الجمعة .ا ه .ويؤيده ما في جامع الفصولين ، وكل مصر فيه وال مسلم من جهة الكفار يجوز من إقامة الجمع والأعياد وأخذ الخراج وتقليد القضاء وتزويج الأيامي لاستيلاء المسلم عليهم ، وأما طاعة الكفرة فهي موادعة ومخادعة، وأما في بلادعليها ولاة الكفار فيجوز للمسلمين إقامة الجمع والأعياد، ويصير القاضي قاضيا بتراضي المسلمين، ويجب عليهم طلب وال مسلم اه ه والعالم الثقة في بلدة لاحاكم فيهاقائم مقامه 453

 $<sup>^{452}</sup>$  - البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{70}$  وين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$  سنة الوفاة  $^{970}$  ها الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>453 -</sup>عمدة الرعاية على شرح الوقاية ج ١ ص ٣٠٩ ـ

خبر ہے یااس کے حق میں بھی اعلان سلطان کا در جبر کھتاہے؟

الجواب: صوبہ کے قاضی کا علان صرف اس صوبہ کے مسلمانوں کے لئے بمنزلۂ اعلان سلطان واجب العمل ہے، دوسرے علاقہ کے مسلمانوں کے لئے یہ محض خبر ہے، جوبلا شروط شہادۃ علی القضاء دوسرے قاضی کے لئے وجوب بلکہ جواز کا سبب بھی نہیں ہے:

القضاء بتخصص بالزمان و المكان فلو و لاه قاضيا بمكان كذا لا يكون قاضيا في غيره وفي الملتقط : وقضاء القاضي في غيرمكان ولايته لا يصح وقال بن الماجشون لا يلزمهم بالشهادة الا لأهل البلد الذي ثبتت فيه الشهادة الاأن يثبت عندالإمام الأعظم فيلزم الناس كلهم لأن البلادفي حقه كالبلد الواحد إذ حكمة نافذ في الجميع 455

ہدایہ میں ہے:

قضاء القاضي محدود في والايته456

نیز فتح القدیر میں ہے:

لان اجتهاد القاضى لايثبت في ولاية غيره 457

(تتمة) لم يذكرواعندناالعمل بالأمارات الظاهرة الدالة على ثبوت الشهر كضرب المدافع في زمانناوالظاهروجوب العمل بماعلى من سمعها ممن كان غائباعن المصركأهل القرى ونحوهاكما يجب العمل بماعلى أهل المصرالذين لم يرواالحاكم قبل شهادة الشهود وقد ذكر هذا الفرع الشافعية فصرح ابن حجر في التحفة أنه يثبت بالإمارة الظاهرة الدالة التي لا تتخلف

<sup>454 -</sup> الاشباه والنظائر حنفي ج ١ ص ٢٥٥

 $<sup>^{455}</sup>$  - فتح الباري شرح صحيح البخاري ج  $^{70}$  ص  $^{70}$  المؤلف : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الشافعي الناشر : دار المعرفة – بيروت ،  $^{70}$  تحقيق : أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي عدد الأجزاء : 13

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup> الهدايہ: ٢

<sup>457</sup> فتح القدير على الهدايم: ٣

عادة كرؤية القناديل المعلقة بالمنائرقال: ومخالفة جمع في ذلك غير صحيحة الم هم 458

#### ریڈ بواعلان کے لئے مسلمان ہوناضر وری نہیں

سوال نمبر ۴ (د): -ریڈیوسے رویت ہلال کے اعلان کے معتبر ہونے کے لئے کیا معلن کا مسلمان ہوناضر وری ہے؟ یا کوئی بھی شخص اعلان کرے، اگر تجربات سے تصدیق ہوتی ہے کہ یہ شخص قاضی یارویت ہلال کمیٹی کی طرف خبر کی صحیح نسبت کیا کرتا ہے، تو کیا اس پر اعتماد کرلینا کافی ہے؟

الجواب: اعلان کے معتبر ہونے کے لئے معلن کامسلمان ہوناضر وری نہیں ، بشر طیکہ تجربات سے میں الجواب: اعلان کے معتبر ہونے کے لئے معلن کامسلمان ہو کہ یہ غلط نسبت نہیں کر تاہے ، بالخصوص آج کے دور میں مسلمان یا متقی کی شرط کالحاظ رکھنا اور بھی زیادہ مشکل ہے ، فناویٰ ہندیہ میں ہے:

مُنَادِي السُّلْطَانِ يُقْبَلُ خَبَرُهُ عَدْلًا كَانَ أَوْ فَاسِقًا 459 مُنَادِي السُّلْطَانِ يُقْبَلُ خَبَرُهُ عَدْلًا كَانَ أَوْ فَاسِقًا 459 البحر الرائق ميں ہے:

وكذلك الجواب في منادي السلطان يقبل خبره عدلا كان أو فاسقا 460 شاى مين ہے:

وقد يقال إن المدفع في زماننا يفيد غلبة الظن وإن كان ضاربه فاسقالأن العادةأن الموقت يذهب إلى دارالحكم آخرالنهار فيعين له وقت ضربه و يعينه أيضا للوزير وغيره وإذا ضربه يكون ذلك بمراقبة الوزيروأعوانه للوقت المعين فيغلب على الظن بهذه القرائن عدم الخطأ وعدم قصد

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>458 -</sup> البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ٢ص ١٨٣ المؤلف : زين الدين بن إبراهيم بن نجيم ، المعروف بابن نجيم المصري (المتوفى : 970هـ)

<sup>459</sup> الفتاوى الهنديم: ١٨٨/٢

 $<sup>^{460}</sup>$  -البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{0}$  ص  $^{0}$  وين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{0}$  ها الفاق مكان النشر بيروت الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

الإفساد وإلا لزم تأثيم الناس وإيجاب قضاء الشهر بتمامه عليهم فإن غالبهم يفطر بمجرد سماع المدفع من غير تحر ولا غلب ظن والله تعالى أعلم 461

# جن علا قول میں بالعموم مطلع ابر آلو در ہتا ہو- قریبی علا قوں کو معیار بنایا جائے

سوال نمبر ۵ (الف): - بعض علاقوں میں بالعموم مطلع ابر آلو در ہتاہے، اور بہت کم چاند کی رویت ۲۹ / تاریخ کو ممکن ہوتی ہے، جیسے برطانیہ وغیرہ، کہ سال کے کچھ یاا کثر مہینوں میں وہاں چاند ۲۹ / تاریخ کو نظر ہی نہیں آتا، تو کیاالیی جگہوں میں ہمیشہ ۲۰ / دن کامہینہ شار کرکے رمضان وعیدین کافیصلہ کیاجائے؟ کو نظر ہی نہیں آتا، تو کیاالیی جگہوں میں ہمیشہ ۲۰ / دن کاشار کیاجاتا ہے توسال کے دنوں میں دیگر ممالک اسلامیہ کے حساب سے ہفتہ دس دنوں کافرق پڑجاتا ہے اور چارسال میں ایک مہینے کافرق ہوجاتا ہے، تو کیاالی جگہوں میں چیاند کی رویت کے لئے ماہرین فلکیات کے قول پر اعتاد کیاجا سکتا ہے؟ یادیگر ممالک میں رویت ہلال کے اعلان مرعمل کیاجائے؟

الجواب: مہینہ کو ہمیشہ • سادن کا شار کرنا شریعت اور فلکیات دونوں لحاظ سے غلط ہے، حدیث میں آتا ہے کہ مہینہ کبھی ۲۹کاہو تاہے اور کبھی • ساکا:

> عَنِ النَّبِيِّ صلى الله عليه وسلم أَنَّهُ قَالَ«إِنَّا أُمَّةٌ أُمِّيَّةٌ، لاَ نَكْتُبُ وَلاَ نَحْسُبُ الشَّهْرُ هَكَذَا وَهَكَذَا ».يَعْني مَرَّةً تِسْعَةً وَعِشْرِينَ ، وَمَرَّةً ثَلاَثِينَ . 462

461 - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ص ٤٠٠/ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م. مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

462 - الجامع الصحيح المختصرج ٢ ص ٧٤٥، مديث تمبر:١٨١٣ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ،1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6 مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا

و کتاب کے مخمصوں میں مبتلا ہو، یہود کے ساتھ تشبہ اسلامی تعلیمات کے منافی ہے، اوروہ بھی جب کہ صریح طور پر اس کی ممانعت بھی کر دی گئی ہو۔

فآویٰ تا تارخانیہ میں ہے:

يجب صوم رمضان برؤية الهلال أو باستكمال شعبان ثلاثين ولايجوز تقليد المنجم في حسابه لا في الصوم ولا في الافطار 463

الیی صورت میں بہتر اور محتاط راستہ ہیہ ہے کہ قریبی ممالک کی رویت کااعتبار کیاجائے، حبیبا کہ فآویٰ دار العلوم میں ہے:

جب برطانیہ میں دائمی ابر ہونے کی وجہ سے چاند دیکھنانا ممکن ہے تو اہل برطانیہ کو چاہیے کہ اپنے قریبی ملک مثلاً مر اکش وغیر ہ کی رویت کا اتباع کریں،جب کہ وہ خبر بطریق موجب برطانیہ پہنچے۔<sup>464</sup> جب ملک کے چند شہر ول میں رویت کا اعلان ہو جائے

سوال نمبر ۵ (ج): - ملک کے چند شہر وں یاصوبوں کی رویت ہلال کمیٹی کے ذمہ داران کی طرف سے رویت کاجواعلان سے رویت کے ثبوت کا فیصلہ ہو جانے پر ان جگہوں کے ریڈیواسٹیشن ان کی طرف سے رویت کاجواعلان کرتے ہیں ، دوسر سے علاقوں کے ذمہ داران کس حد تک ان اعلانات پر اعتماد کرسکتے ہیں؟ کیاان اعلانات کی بنیاد پر وہ رویت کا ثبوت مان کر اپنے علاقوں میں اعلان کر سکتے ہیں؟ اور اس کے لئے کیا کم از کم تین جگہوں کا اعلان در کار ہو گا؟

<sup>463</sup> الفتاوى التاتار خانية ،كتاب الصوم قبيل الفصل الثالث ، زكريا، ديوبند: ٣٤٧/٣

<sup>464</sup> فتاوى دار العلوم ديوبند، كتاب الصوم

کواس پراطمینان اور غلبہ ظن حاصل ہوجائے تواپنے حدودولایت میں اس فیصلہ کے مطابق رویت کافیصلہ کر سکتاہے،اوریہ کوئی مشکل امر نہیں ہے،خاص طور پر آج کے تیزر فتار مواصلاتی دور میں مختلف قاضیوں، اور ہلال کمیٹیوں سے معلومات کا تبادلہ اوراطمینان کا حصول بہت آسان ہے،ریڈیو کے اعلانات بھی غلبۂ ظن کے لئے مفید ہیں ،میرے خیال سے عدد کی قید ضروری نہیں ہے،ہر دوراور ہر علاقے کے اپنے وسائل اور ذرائع ابلاغ سے جب اطمینان اور غلبۂ طن حاصل ہوجائے مقامی قاضی یا ہلال کمیٹی رویت کافیصلہ کر سکتی ہے: الدر المختار میں ہے:

(و) قبل (بلا علة جمع عظيم يقع العلم) الشرعي وهو غلبة الظن بخبرهم وهو مفوض إلى رأي الامام (من غير تقدير بعدد) على المذهب، وعن الامام أنه يكتفى بشاهدين، واختار في البحر 465

شهدواأنه شهد عند قاضي مصر كذا شاهدان برؤية الهلال في ليلة كذا، وقضى القاضي به، وقد وجد استجماع شرائط الدعوى قضى أي جاز لهذا القاضي أن يحكم بشهادتهما؛ لأن قضاء القاضي حجة شهدوا به، لا لو شهدوا برؤية غيربم؛ لأنه حكاية (درمختار) قال الشامي: تنبيه: قال الرحمتي: معنى الاستفاضة أن تأتي من تلك البلدة جماعات متعددون كل منهم يخبر عن أبل تلك البلدة أنهم صاموا عن رؤية لامجرد الشيوع من غير علم بمن أشاعه، كما قد تشيع أخبار يتحدث بها سائر أبل البلدة و لا يعلم من أشاعها، كما ورد: أن في آخر الزمان يجلس الشيطان بين الجماعة فيتكلم بالكلمة فيتحدثون بها، ويقولون: لا ندري من قالها، فمثل بذا لا ينبغي أن يسمع، فضلا عن أن يثبت به حكم اب قلت: و بو كلام حسن، و يشير إليه قول الذخيرة: إذا استفاض وتحقق، فإن التحقق لايوجد يشير إليه قول الذخيرة: إذا استفاض وتحقق، فإن التحقق لايوجد

------ حواشی ------

<sup>465 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج ٢ص ١٣٢٧ لمؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)مصدر الكتاب :موقع يعسوب[ ترقيم الكتاب موافق للمطبوع

بمجرد الشيوع466

#### شامی میں ہے:

طريق موجب كأن يتحمل اثنان الشهادة أو يشهد على حكم القاضي أو يستفيض الخبر -467

عن ربعي بن حراش عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قال: اختلف الناس في آخريوم من رمضان، فقدم أعرابيان فشبهذا عند النبي صلى الله عليه وسلم، بالله لأبلا المس عشية، فأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم الناس أن يفطروا - زاد خلف في حديثه: وأن يغدوا إلى مصلابم 468

وفي مجموع النوازل: شابدان شبدا عند قاضي مصر لم يرأبلم البلال على أن قاضي مصر كذا شبد عنده شابدان برؤية البلال وقضى به ووجد شرائط صحة الدعوى قضى بشبادتهما حكاه عن شيخ الإسلام 469

سوال نمبر ۵(د):- ایک صوبہ میں رویت کا ثبوت نہیں ہو تااوراس صوبہ سے متصل یاملک کے مختلف صوبوں سے باوثوق ذرائع کے ساتھ رویت کی خبر ملتی ہے تو کیااس کو استفاضہ نخبر مانتے ہوئے اس صوبہ میں بھی رویت کا اعتبار کیا جاسکتا ہے؟

الجواب: -اگریہ خبراتنی جگہوں سے موصول ہو کہ اس کو خبر مستفیض کہاجا سکے، تواس پراعتاد کرتے ہوئے رویت کااعتبار کیاجا سکتا ہے۔

طريق موجب كأن يتحمل اثنان الشهادة أويشهدعلى حكم القاضى أو يستفيض الخبر ـ470

<sup>466 -</sup> تنوير الأبصار مع الدر والشامي، كتاب الصوم / قبيل مطلب في رؤية الهلال نهاراً ٣٥٨,٣ زكريا

<sup>467</sup> شامی ۳۲۳/۳ زکریا، طحطاوی ۳۵۹

<sup>468</sup> سنن أبي داؤد، الصيام / باب شبهادة رجلين على رؤية بلال شوال ١٩٩١ رقم: ٢٣٣٩

<sup>469 -</sup> الفتاوي التاتار خانية ٣٢٧/٣

<sup>470</sup> مشامی جسر ص ۳۱۳ زکریا، طحطاوی ۳۵۹

آن بذه الاستفاضة ليس فيها شهادة على قضاء قاض ولاعلى شهادة؛ لكن لما كانت بمنزلة الخبر المتواتر وقد ثبت بها أن أبل تلك البلدة صاموايوم كذالزم العمل بهالأن البلدة لا تخلو عن حاكم شرعي عادة فلا بدمن أن يكون صومهم مبنيا على حكم حاكمهم الشرعي فكانت تلك الاستفاضة بمعنى نقل الحكم المذكور و بي أقوى من الشهادة بأن أبل تلك البلدة رأوا الهلال وصاموا لأنها لا تفيد اليقين فلذا لم تقبل إلا إذا كانت على الحكم أو على شهادة غيرهم لتكون شهادة معتبرة الإفهي مجردأخبار ،بخلاف الاستفاضة فإنها تفيد اليقين - 471 قال شمس الأئمة الحلوانيّ: الصحيح من مذبب أصحابناأن الخبر إذا استفاض وتحقق فيما بين أبل البلدة الأخرى يلزمهم حكم بذه البلدة (إلى قوله) ثم اعلم أن المرار بالاستفاضة تواتر الخبر من الواردين من بلدة الثبوت إلى البلدة التي لم يثبت تواتر الخبر من الواردين من بلدة الثبوت إلى البلدة التي لم يثبت

# جاند کا اعلان کرنے کاحق کس کوہے؟

سوال نمبر ۲ (الف): -رویت عامه کی صورت میں تو تھم واضح ہے، لیکن کسی علاقے، صوبے اور شہر وغیرہ میں عام رویت نہ ہویا مطلق رویت کا ثبوت نہ ہو، اور دوسرے قریبی مقامات میں رویت ہوتی ہے، تورویت کے اعلان کاحق اوراس کی ذمہ داری کس پر ہوگی؟

(ب) ایسی صورت حال میں رویت کے فیصلہ واعلان کے لئے کوئی بھی عالم ومفتی مجازہے، یا یہ کہ انفرادی واجتماعی طور پر (کمیٹیول وغیرہ) کی شکل میں جولوگ ذمہ دار سمجھے جاتے ہیں ،اور عوام وخواص اس مسئلہ میں ان سے رجوع کرتے ہیں،وہ ذمہ دار ہیں،اوریہ انہیں کاحق ہے؟

الجواب: ہر صوبہ اور مقام پررویت کے فیصلہ واعلان کاحق مقامی قاضی کاہے، اور جہاں قاضی نہ

<sup>471</sup> -شامي، كتاب الصوم، مطلب لا عبرة بقول المؤقتين في الصوم، مكتبہ زكريا ديوبند 471 كراچي471 471

<sup>472</sup> منحہ الخالق على البحر الرائق، كتاب الصوم، قبيل باب ما يفسد الصوم وما لا يفسد، مكتبہ زكريا ديوبند  $472-\alpha 21/r$ ،  $624-\alpha 21/r$ 

وأما في بلاد عليها ولاة الكفار فيجوز للمسلمين إقامة الجمع والأعياد ، ويصير القاضي قاضيا بتراضي المسلمين ، و يجب عليهم طلب وال مسلم ا ه<sup>473</sup>

# غير مجازاعلان رويت كاحكم

ہو تاہے۔

سوال نمبر ۲ (ج): - جہاں رویت کے فیصلہ واعلان کا کوئی نظام موجود ہے وہاں اس سے الگ ہٹ کراگر کوئی اعلان کیاجائے، خواہ کسی فر دکی طرف سے ہویاادارہ کی طرف سے تواس کا کیا تھم ہوگا؟ اور کیااس کااعتبار کرتے ہوئے روزہ رکھنا یاعید کرنادرست ہوگا؟

(د) غیر مجازلو گول کی طرف سے اعلان کی صورت میں روزہ نہ رکھنے والوں اور بالخصوص روزہ توڑ دینے والوں کے لئے کیا تھم ہو گا؟وہ صرف قضا کریں گے یاان پر کفارہ بھی عائد ہو گا؟

الجواب: جس مقام پر رویت کے فیصلہ واعلان کا نظام موجو دہے وہاں دوسرے کسی غیر مجاز شخص یا دارہ کورویت کے فیصلہ اور اعلان کا حق حاصل نہیں ہے، اور نہ کسی غیر مجاز شخص کے اعلان کے مطابق روزہ توڑنا جائز ہے، اور نہ اس اعلان سے شب کی تراو تک ترک کی جائے گی، لیکن اگر کوئی شخص غیر مجاز اعلان کو سن کر روزہ توڑ دے تواس پر صرف قضاوا جب ہوگی کفارہ نہیں:

\*ولو كانوا ببلدة لا حاكم فيها صاموا بقول ثقة وأفطروا بإخبار عدلين ) مع العلة (للضرورة) ولورآه الحاكم وحده خيرفي الصوم بين نصب شاهد وبين أمرهم بالصوم بخلاف العيدكما في الجوهرة، ولا عبرة بقول المؤقتين

البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$  سنة الوفاة  $^{473}$  البحر المعرفة مكان النشر بيروت  $^{970}$ 

ولوعدولا على المذهب قال في الوهبانية و قول أولى التوقيت ليس موجب وقيل نعم والبعض إن كان يكثر 474

لو كَانُوا فِي بَلْدَةٍ لَا قَاضِيَ فيها وَلَاوال فإن الناس يَصُومُونَ بِقَوْلِ الثِّقَةِ وَيُفْطِرُونَ بِإِخْبَارِ عَدْلَيْنِ لِلضَّرُورَةِ 475

﴿ لَو شَهِدَ جَمَاعَةُ أَنَّ أَهْلَ بَلْدَةٍ قد رَأُوْاهِلَالَ رَمَضَانَ قَبْلَكُمْ بِيَوْمٍ فَصَامُواوَهَذَا الْيَوْمُ ثَلَاثُونَ بِحِسَاهِمْ ولم يَرَ هَوُلَاءِ الْهِلَالَ لَا يُبَاحُ فِطْرُ غَدٍ فَصَامُواوَهَذَا الْيَوْمُ ثَلَاثُونَ بِحِسَاهِمْ ولم يَرَ هَوُلَاءِ الْهِلَالَ لَا يُبَاحُ فِطْرُ غَدٍ وَلَا يُتَاعُ فِطْرُ غَدٍ وَلَا على شَهَادَةِ وَلَا على شَهَادَةِ عَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهَادَةِ غَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهَادَةِ عَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهَادَةً عَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهَادَةً وَلَا عَلَى شَهَادَةً عَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهَادَةً عَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهَادَةً عَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهْدَا لَا يَسْهَا وَاللّهُ عَلَيْ فَا عَلَى شَهْدَا لَا يَعْلَى اللّهُ وَلَا عَلَى شَهَادَةً عَيْرهِمْ وَلَا عَلَى شَهْدُوا بِالرّفُولَةِ وَلَا عَلَى شَهَادَةً عَيْرهِمْ وَالْمَالِقُولُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى قَلْمُ لَوْلِهُ لَلْ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا عَلَى الْمُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ال

# مختلف رویت ہلال کمیٹیوں کی ذمہ داریاں

سوال نمبر ک (الف): - ایک شهر وصوبے میں ایک سے زائد ایسے نظام کا ہونا کیا تھم رکھتا ہے؟ جب کہ بسااو قات اختلاف وانتشار کی نوبت آتی ہے، تو ایسے اداروں کا کیا تھم و فرض بنتا ہے، تا کہ اختلاف وانتشار سے بچاجا سکے۔

(ب) ہندوستان کے تمام علاقوں کا مطلع ایک ہے، اور پورے ملک کی سطح پر کام کرنے والا یا اعتاد رکھنے والا کو کی ادارہ موجود نہیں ہے، ایسی صورت میں ملک کے مختلف اداروں کے در میان اتفاق وار تباط کی کیا شکل ہوسکتی ہے، تاکہ باہمی اتفاق کے ساتھ ملکی پیانے پر ایک فیصلہ واعلان سامنے آئے اور انتشار سے بیاجا سکے۔

الجواب: جس شہر میں ایک سے زیادہ ایسے نظام موجود ہوں وہاں ضروری ہے کہ باہم اتحاد اور ------ حواثی ------- حواثی

<sup>474 -</sup> رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار"ج ٧ص ٣١٣ المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ)

<sup>475 -</sup> البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج ٢ص ٢٨٧ زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926هـ/ سنة الوفاة 970هـ الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>476 -</sup>الفتاوى الهندية (موافق للمطبوع)ج ١ص ٢٥١ الناشر دار الفكرسنة النشر 1411هـ - 1991م

مشاورت کے بعد فیصلہ واعلان کیاجائے، تاکہ امت میں انتشار پیدانہ ہو۔ یہی کام ملک بھر میں پھیلی ہوئی تشکیل مثاورت کے بعد فیصلہ واعلان کیاجائے، تاکہ امت میں انتشار پیدانہ ہو۔ یہی کام ملک بھر میں پھیلی ہوئی تشکیل تنظیموں اور ہلال کمیٹیوں کو بھی کرناچاہئے، علاوہ تمام صوبائی کمیٹیوں کے ساتھ ایک مرکزی حمیثی بھی تشکیل دی جائے، جس کے لئے یہ ریاستی کمیٹیاں یونٹ کاکام کریں گی ،اورسب کے اتفاق رائے سے کوئی فیصلہ واعلان کیاجائے۔

# رویت ہلال میں فلکی حسابات کی شرعی حیثیت

سوال نمبر ۸:- یہ بات ظاہر ہے کہ چاند کے طلوع وغروب کے او قات سے مطلع ہونے کے سلسلہ ملی "علم فلکیات" کو بھی خصوصی اہمیت حاصل ہے ، اس پس منظر میں ان سوالات کے جو ابات مطلوب ہیں:

(الف) جن ملکوں میں عام طور پر آسان ابر آلو د نہیں رہتااور آئکھوں سے چاند کی رویت ہو جاتی ہے ، کیا ایسے علاقوں میں اگر کبھی مطلع صاف نہ ہواور کھلی آئکھوں سے چاند نہیں دیکھا جاسکے ، تو کیا اہرین فلکیات کی رائے پر رویت کو قبول کیا جاسکتا ہے ؟

الجواب: جیسا کہ مقالہ کے ابتدائی حصہ میں عرض کیاجاچکاہے کہ اسلام میں قمری مہینوں کی بنیاد چاند کی رویت بھری پرہے، جس پر قدیم وجدید تمام علماء کرام (چند کااستثناکر کے) کااتفاق ہے، احادیث صحیحہ میں نہایت صراحت کے ساتھ بیان کیا گیاہے کہ چاند کی رویت کے بغیر نہ رمضان کا آغاز ہو سکتاہے اور نہ عید کا، البتہ مہینہ کبھی ۲۹ کا ہو تاہے اور کبھی ۳۰ ساکا، اس لئے ۲۹ تاری کو چاند کی رویت نہ ہوسکے تو ۳۰ ساکا عدد مکمل کیاجائے، اس مضمون کی گئی روایات متعدد صحابہ سے منقول ہیں، اور اپنے مفہوم کے لحاظ سے اس قدر واضح ہیں کہ ان میں کسی تاویل کی گنجائش نہیں ہے، اسی لئے معدود سے چند علماء کو چھوڑ کر آج تک امت اپنے اس اجتماعی موقف پر قائم ہے، پہلے اس مضمون کی روایات پر ایک نظر ڈال لیں:

#### احادیث رویت ہلال

 جعن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: أن رسول الله صلى الله عليه و
 سلم ذكر رمضان فقال ( لا تصوموا حتى تروا الهلال ولا تفطروا حتى

تروه فإن غم عليكم فاقدروا له477

☆ حدثنا عبد الله بن مسلمة حدثنا مالك عن عبد الله بن دينار عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهماأن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الشهر تسع وعشرون ليلة فلا تصوموا حتى تروه فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين 478 مين عليكم فأكملوا العدة علي من الله علي علي من الله علي الله علي من الله علي من الله علي الله علي من الله علي الله علي من الله علي من الله علي الله عل

\*عَنْ نَافِعٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ - رضى الله عنهما - قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صلى الله عليه وسلم « الشَّهْرُ تِسْعٌ وَعِشْرُونَ فَإِذَا رَأَيْتُمُ الْهِلاَلَ فَصُومُوا وَإِذَا رَأَيْتُمُ فَأَقْدِرُوا لَهُ 479.

\*حدثنا محمد بن زياد قال سمعت أبا هريرة رضي الله عنه يقول قال النبي صلى الله عليه وسلم أو قال قال أبو القاسم صلى الله عليه وسلم صوموا

------ حواشی ------

477 - الجامع الصحيح ج ٢ص ١٤/٣ حديث غبر ١١٨٠٧ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٣ص ١٢٢ حديث غبر: ١٢٥٠ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات-

478 - الجامع الصحيح ج ٢ص ٢٤/٢ حديث نمبر : ١٨٠٧ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٣ص ١٢٢ حديث نمبر: ١٢٥٠ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء الحامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٣ص ١٢٢ حديث نمبر: ١٢٥٠ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات-

لرؤيته وأفطروا لرؤيته فإن غبي عليكم فأكملوا عدة شعبان ثلاثين 480 الله عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تُقَدِّمُواالشَّهْرَ بِصِيَامِ يَوْمٍ وَلَا يَوْمَيْنِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ شَيْءٌ يَصُومُهُ أَحَدُكُمْ وَ لَا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوْهُ فَإِنْ حَالَ دُونَهُ غَمَامَةٌ فَأَتِمُّواالْعِدَّةَ ثَلَاثِينَ ثُمَّ حَتَّى تَرَوْهُ فَإِنْ حَالَ دُونَهُ غَمَامَةٌ فَأَتِمُّواالْعِدَّةَ ثَلَاثِينَ ثُمَّ أَفْطِرُواوَالشَّهْرُ تِسْعٌ وَعِشْرُونَ 481

\*عن حذيفة بن اليمان عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لا تقدمواالشهرحتى تروا الهلال قبله أو تكملوا العدة ثم صوموا حتى تروا الهلال أوتكملوا العدة قبله 482

كعن ربعي عن بعض أصحاب النبي صلى الله عليه و سلم قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : لا تقدموا الشهرحتى تكملوا العدة أوتروا الهلال ثم صوموا ولا تفطروا حتى ترواالهلال أو تكملوا العدة ثلاثين أرسله الحجاج بن أرطاة قال الشيخ الألباني : صحيح 483

------ حواشی -------

<sup>480 -</sup> الجامع الصحيح ج ٢ ص ٢٧/٢ حديث نمبر : ١٩٥٧ المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير ، اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6مع الكتاب : تعليق د. مصطفى ديب البغا الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٣ ص ١٢٢ حديث نمبر: ١٢٥٠ المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة . بيروت الطبعة :عدد الأجزاء : ثمانية أحزاء في أربع مجلدات.

<sup>481 -</sup> سنن أبي داود ج ٢ص ٢٦٩ حديث نمبر: ٢٣٢٩ المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي ـ بيروت عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : وزرارة الأوقاف المصرية-

 $<sup>^{482}</sup>$  - المجتبى من السنن ج  $^{90}$  مريث تمبر: ١٣١٢ المؤلف : أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي الناشر :  $^{482}$  مكتب المطبوعات الإسلامية – حلب الطبعة الثانية ،  $^{1406}$  -  $^{1406}$  تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة عدد الأجزاء :  $^{483}$  - المجتبى من السنن ج  $^{90}$  م  $^{180}$  -  $^{180}$  الناشر :  $^{183}$  - المجتبى من السنن ج  $^{90}$  - حلب الطبعة الثانية ،  $^{1406}$  -  $^{1406}$  تحقيق : عبدالفتاح أبو غدة عدد الأجزاء:  $^{83}$ 

\*حَدَّثَنَا أَبُو الزُّبَيْرِ قَالَ سَأَلْتُ جَابِرًا هَلْ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لَا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوْا الْهِلَالَ فَإِنْ خَفِي عَلَيْكُمْ فَأَيَّتُوا ثَلَاثِينَ وَقَالَ جَابِرٌ هَجَرَرَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نِسَاءَهُ شَهْرًا فَنَزَلَ لِتِسْعِ وَعَشْرِينَ وَقَالَ إِنَّا الشَّهْرُ تِسْعُ وَعِشْرُونَ 484

\*عن قيس بن طلق عن أبيه قال: سمعت رجلا سأل النبي صلى الله عليه و سلم عن اليوم الذي يشك فيه فيقول بعضهم هذامن شعبان وبعضهم هذا من رمضان فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم لا تصوموا حتى ترواالهلال ولاتفطرواحتى ترواالهلال فإن غم عليكم فأكملواالعدة ثلاثين 485

\*عن أبي سعيدا لخدري قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم في رمضان لاتصوموا حتى تروه فإن غمي عليكم فاقدرواله وفي رواية أخرى فأتموا ثلاثين يوما 486

یہ چندروایات ہیں جو سر دست میسر آگئیں ، شخقیق پر اور بھی روایات مل سکتی ہیں ، تقریباً سات (2) صحابہ: - ﷺ حضرت عبداللہ بن عمر ﷺ حضرت البوہریر ہ ﷺ حضرت عبداللہ بن عباس ﷺ حضرت مذیفہ بن الیمان ﷺ ﴿ حضرت جابر بن عبداللہ ﷺ حضرت طلق بن علی ﷺ ورحضرت ابوسعید الحذری ؓ - نے یہ مضمون حضور صَالَةً ﷺ سے نقل کیا ہے۔

<sup>484 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ٣ ص ٣٥٠ مريث تمر: ١١٥ ١١٨ المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

<sup>485 -</sup> سنن البيهقي الكبرى ج ٣٠ ١٠ ٢٠ مديث نمبر: ٢٠٠ ١٠ المؤلف : أحمد بن الحسين بن علي بن موسى أبو بكر البيهقي الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ، 1414 – 1994 تحقيق : محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء : 10 الناشر : مكتبة دار الباز – مكة المكرمة ، 1414 – 1994 تحقيق : محمد عبد القادر عطا عدد الأجزاء : 10 الناشر الجامع الصحيح مسند الإمام الربيع بن حبيب ج اص ١٣١ الربيع بن حبيب بن عمر الأزدي البصري سنة الولادة / سنة الوفاة تحقيق محمد إدريس, عاشور بن يوسف الناشردارالحكمة, مكتبة الاستقامة سنة النشر 1415 بيروت

## "فاقدر والم"كي تشريح

بعض روایات میں فاقد روالہ ہے اور بعض میں اس کی پیمیل فاقد روالہ ثلاثین ، یافاتموا ثلاثین ، یا فاتموا ثلاثین ، یا فاتموا ثلاثین ، یا فاتموا ثلاثین ، یا فاتموا ثلاثین وغیر ہ کے الفاظ سے کی گئی ہے ، اس سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ فاقد روالہ کا معنی وہی ہے جو فاقد روالہ ثلاثین کے ہیں ، بعض حضرات نے فاقد روالہ کا معنی بیہ اخذ کیاہے کہ اگر ۲۹/ تاریخ کو رویت نہ ہو تو فلکی حساب کے ذریعہ ہلال کا اندازہ کرو۔ بیہ رائے تابعین میں مطرف بن عبد اللہ بن الشخیر ، فقہاء شافعیہ میں ابوالعباس بن سریج ، اور محد ثین میں ابن قتیبہ گی طرف منسوب کی جاتی ہے 487۔

لیکن علامہ ابن عبدالبر ؓنے مطرف اورابن سریج کی طرف اس انتساب کوغلط قرار دیاہے،ان کے بقول بیہ حضرات جمہور کے ہم خیال ہیں <sup>488لیک</sup>ن بعض دو سرے حوالوں سے اس انتساب کی تائید ہوتی ہے۔

بعد کے ادوار میں سکی وغیرہ نے اس نظریہ کی حمایت میں کافی شہرت حاصل کی، <sup>490</sup>۔

پچھاے ادوار میں فاقدروالہ کی حسابی تشریح کوکوئی قبولیت حاصل نہ ہوسکی ،بلکہ عام طور پراس کورد کر دیا گیا، لیکن عصر جدید میں اس تشریح کوزیادہ قوت کے ساتھ پیش کیاجارہاہے ،بلکہ بعض لوگوں نے اس تشریح کو حضرت عبداللہ بن عمر اللہ بن عمر کا مسلک فقہی کے ساتھ جوڑ کر مضبوط بنانے کی کوشش کی ہے ،ان کا کہناہے کہ حضرت ابن عمر کا مسلک میہ تھا کہ کہ اگر ۲۹ کو چاند نظر نہ آئے تو مہینہ کو تنگ کر دواور چاند کو افق پر فرض کر لو، یعنی ابن عمر بھی فاقدروا کے معنی اندازہ کرنے ہی کو لیتے تھے، جو اس روایت کے راوی ہیں ،ان حضر ات کے مطابق بعض طرق میں فاقدروالہ ثلثین سے بعد کے ناقلین میں سے صرف ایک شخص نے اضافہ حضر ات کے مطابق بعض طرق میں فاقدروالہ ثلثین سے بعد کے ناقلین میں سے صرف ایک شخص نے اضافہ حیث مطابق بعض طرق میں فاقدروالہ ثلثین سے بعد کے ناقلین میں سے صرف ایک شخص نے اضافہ حیث میں سے دیش

<sup>-261 / 10</sup> العينى : عمدة القاري  $^{487}$ 

<sup>488 -</sup>فتح الباري 1 / 122

<sup>.</sup> المقدمات 1 / 188 / الحطاب : مواهب الجليل 2 / 388، وقد نسب القول إلى ابن رشد .  $^{489}$ 

<sup>490 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج ٢ص ٣٨٧ ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8

کیاہے جو حضرت ابن عمر کے مسلک کے خلاف ہے، ظاہر ہے کہ روایت کی وہی تشریح زیادہ معتبر ہوگی جو خوداس روایت کاراوی بیان کرے، یعنی حضرت ابن عمر کی روایت میں یہ اضافہ سندی اور معنوی دونوں اعتبار سے شاذہے۔

لیکن پہلی بات توبہ ہے کہ یہ اضافہ صحیح طریق سے منقول ہے،اورروایت کی سب سے مستند تشر تکوہی ہے جواسی روایت کے دوسرے طرق سے ہم آ ہنگ ہو۔

ہے۔ اور دوسری بات یہ ہے کہ یہ روایت تنہا حضرت ابن عمر ﷺ منقول نہیں ہے، بلکہ جبیبا کہ اوپر عرض کیا گیا کہ آپ کے علاوہ چھ (۲) دیگر صحابہ نے بھی اس روایت کو نقل کیا ہے، اور ان سب میں ۲۹ تاریخ کورویت نہ ہونے کی صورت میں ۲۳ تاریخ مکمل کرنے کا صریح تھم ہے، اور یہ الفاظ خو دنبی کریم صَالِّیْکِیْم کے ہیں، اس لئے حضرت ابن عمر گی روایت اختلاف طرق کی بنا پر تزک بھی کر دی جائے تب بھی چھ (۲) صحابہ سے یہ مضمون بعینہ انہی الفاظ کے ساتھ منقول ہے۔

غرض روایت میں ثلاثین کااضافہ ایک امر محقق ہے،اوراس روایت سے واضح طور پر ثابت ہو تاہے کہ مہینہ کا آغاز ۲۹ تاریخ کی رویت بھری سے ہوگا، اور اگر ۲۹ کورویت نہ ہوسکے تو تیس (۳۰) کاعد د مکمل کیاجائے گا۔نص میں صراحت کے ساتھ روزہ اورافطار کورویت سے صیغهٔ حصر کے ساتھ مر بوط کیا گیاہے، جس نے تاویلات کے دروازوں کو بند کر دیاہے۔

## حدیث میں "رویت" کی تشریح

آج کل بعض لوگ رویت کے معنی علم بتاتے ہیں ، لیکن یہ بھی جہالت ہے اس لئے کہ اولاً رویت کے حقیقی معنیٰ آئکھ سے دیکھنے کے ہیں ، اور جب تک کسی لفظ

كاحقيقي معنى متروك يامتعذرنه هو جائے اس وقت تك اس كاحقيقي معنى ترك نہيں كيا جاسكتا۔

دوسری بات بیہ ہے کہ رویت سے مراد علم ہے تو" فان غم علیکم" کے کیا معلیٰ ہیں؟ کیاعلم غبار آلود ہو جائے۔۔۔۔غرض حدیث کے الفاظ اس طرح کی تاویلات بار دہ کی اجازت نہیں دیتے۔

# نحن امة امية لانكتب و لانحسب كي تشر تكرين كي ساد گي كابيان

حدیث میں نحن امتر امیتر لانکتب و لانحسب کہ کرفلکی حیابات کی سختی کے ساتھ تر دید کی گئی ہے، یعنی بیہ دین فطرت ہے جو ہر عامی وعالم ، جنگلی وشہری ،خواندہ وناخواندہ ، متقدم ومتأخرے لئے نازل کیا گیاہے،اس کی فطری نزاکت وسادگی قیامت تک ختم نہیں ہو گی،اور مصنوعی تکلفات سے یہ ہمیشہ پاک رہے گا، بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ حضور صَلَّاللَّیُمِّم نے ان الفاظ سے اپنی مجبوری بیان فرمائی ہے کہ چونکہ امت ناخواندہ ہے اس لئے حساب و کتاب کی باریکیوں میں اس کوالجھانا نکلیف مالایطاق ہے ، یعنی اس کامطلب میہ ہو گااگریہ امت ناخواند گی کی پستی سے نکل جائے اوراس میں حساب و کتاب کے سمجھنے کی اہلیت پیدا ہو جائے ، تو مجبوری کی بنایر جو حکم دیا گیا تھاوہ ختم ہو جائے گا،اورامت فلکی حسابات کے ذریعہ تاریخوں کا تعین کر سکے گی ،لیکن میہ حدیث یاک کی غلط تشریح ہے،حدیث میں عذر کابیان نہیں ہے بلکہ دین اسلام کے مزاج کابیان ہے کہ یہ دین سب کے لئے ہے،اس لئے ایسامعیار اختیار کرناجس کو کچھ لوگ توبرت سکیس اور کچھ لوگ نہ برت سکیں ، پاکسی دور میں اس کو بورا کیا جاسکے اور کسی میں نہ کیا جاسکے ، یہ اس دین کے مزاج اورابدیت کے منافی ہے، دنیامیں حالات بدلتے رہتے ہیں ، قومیں عروج وزوال کا شکار ہوتی رہتی ہیں ، لیکن دائمی دین کی شان پہ ہے کہ وہ ہر دور میں لو گوں کے لئے قابل عمل ہو،اورلوگ اینے دین کی فہم یااس پر عمل کے لئے چند مٹھی بھر افراد کے دست نگرین کرنہ رہ جائیں ،بلکہ دین کامکمل تصور خو دان کے اپنے ذہن میں تجفی ہو۔۔۔۔

یے تصور کہ بیہ (رویت ہلال) ناخواندگی کے دور کا نظر بیہ ہے اصول دین کی توہین اوراسلامی افکار و نظریات کی معقولیت تک نارسائی کی دلیل ہے،ایک دوسری روایت سے میرے اس مضمون کی تائید ہوتی ہے جس میں رسول اللہ مُنَّا لِلْیُوْمِ نے اسی امۃ امیۃ کے حوالے سے دین کی ابدیت اور سادگی کواس طرح بیان فرمایا ہے، حضرت حذیفہ بن الیمان روایت کرتے ہیں:

عَنْ حُذَيْفَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- قَالَ « لَقِيتُ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ عِنْدَ أَحْجَارِ الْمِرَاءِ فَقَالَ يَا جِبْرِيلُ إِنِيّ أُرْسِلْتُ إِلَى أُمَّةٍ أُمِيَّةٍ

الرَّجُلُ وَالْمَرْأَةُ وَالْغُلاَمُ وَالجُّارِيَةُ وَالشَّيْخُ الْفَايِي الَّذِي لاَ يَقْرَأُ كِتَاباً قَطُّ. قَالَ إِنَّ الْقُرْآنَ نَزَلَ عَلَى سَبْعَةِ أَحْرُفٍ 491

## فلکی حسابات کے باب میں امت آج بھی ناخو اندہ ہے

پھریہ خیال کہ اب امت خواندہ ہو گئی ہے اور حساب و کتاب کو سمجھنے لگی ہے، یہ محض خام خیالی ہے ، واقعہ یہ ہے فلکی حسابات کا مدار آج بھی چندلو گوں ہی کی تفہیم پر منحصر ہے، جو حسابی خاکہ بناکر انہوں نے انٹر نیٹ پر شائع کر دیاہے، اسی کی سب لوگ تقلید کرتے ہیں، امت میں کتے لوگ ہیں جنہوں نے نو د فلکی حسابات کا جائزہ لیا ہویا خو دسے یہ حسابات تیار کرنے کی اہلیت رکھتے ہوں، کسی تیار شدہ نظام کی اشاعت اور بات ہے اور اس کو سمجھنے کی صلاحیت اس سے مختلف چیز ہے۔ فلکی حسابات اگر خود تیار کرنے کی افویت آئے تو یہ آج بھی اسی طرح باریک اور پھیدہ ہیں جس طرح کہ بچھلے زمانہ کے لوگوں کے لئے تھے۔

# فلکی حسابات کے ذریعہ ایک عید اور ایک رمضان کا تصور پوراہو نامشکل

فلکی حسابات کے بارے میں بعض لو گوں کا پیہ خیال بھی صحیح نہیں کہ اس طرح پوری دنیا میں عیدین اورر مضان کے موقعہ پر اتحاد کا مظاہرہ ہو گا،اورایسے مواقع پر جوانتشار ہو تاہوہ ختم ہوجائے گا، پی محض خوش فہمی پر ببنی ہے،اس لئے کہ جہال تک ولادت قمر کا تعلق ہے تواس پر ماہرین کے در میان اتفاق ہو سکتا ہے لیکن چاند کس مرحلہ میں قابل رویت ہو گااس پر ہر گزاتفاق نہیں ہو سکتا،اس لئے کہ یہ علاقوں اور دیکھنے والوں کے احوال پر مو قوف ہے، نیز دیکھنے والے کھی آئھوں سے دیکھتے ہیں یاکسی آلہ کی مدد سے؟ چاند کی عمر کیاہونی چاہئے؟افق پر غروب کے بعد کتنی دیراور کتنی ڈگری پر رہناچاہئے؟ان چیزوں کے لئے چاند کی عمر کیاہونی جاہتے کہ مطابق مہینہ کے ایک نقطۂ اتفاق قائم ہوناخو د ماہرین فلکیات میں بہت مشکل ہے۔ ظاہر ہے کہ شریعت کے مطابق مہینہ کے آغاز کے لئے چاند کی محض ولادت کافی نہیں ہے بلکہ قابل رویت ہونا بھی ضروری ہے،اس لئے کہ جو چیز

<sup>491 -</sup> مسند الإمام أحمد بن حنبل ج ۵ص ۵۰ مريث نمبر: ۲۳۳۹ المؤلف : أحمد بن حنبل أبو عبدالله الشيباني الناشر : مؤسسة قرطبة – القاهرة عدد الأجزاء : 6 الأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها

منصوص طور پر وار دہو،اس کوعلت کی بنیاد پر ختم نہیں کیا جاسکتا، کیونکہ نص میں تعلیل غیر کے لئے مطلوب ہوتی ہے بذات خو داس کے لئے نہیں۔

#### رویت ہلال کواو قات نماز پر قیاس کرنادرست نہیں

بعض حضرات چاند کے مسئلہ کواو قات نماز پر قیاس کرتے ہیں کہ او قات نماز کو بھی نصوص میں سورج کی گردشوں کے ساتھ وابستہ کیا گیاہے، لیکن آج شمسی جنتری کے مطابق ہر شخص نمازاداکر تا ہے ،اور شاذونادر ہی کوئی شخص ہو گاجو نماز کی ادائیگی سے قبل سورج کی گردشوں کے مشاہدہ کاا ہتمام کر تاہو، اس لئے کہ مقصد سورج کی گردش نہیں ،بلکہ وقت کا تعین ہے اور وہ مشاہدہ سے بھی حاصل ہو سکتاہے اور فلکی حسابات سے بھی ، پھر رمضان اور عیدین کے لئے صرف رویت پر اصر ارکیوں ہے، اس کو بھی جنتری سے مربوط کرنے میں کیا جرج ہے؟

لیکن ہے ایک کمزور قیاس ہے اس گئے کہ او قات نماز کے بارے میں ہمارا نظر ہے ہے ہے کہ اصلاً وہ بھی سورج کی گردشوں ہی سے وابستہ ہیں، لیکن چونکہ ان کامشاہدہ ہر شخص ہر جگہ باسانی کر سکتا ہے، اور جنتری کی صحت کا بھی اندازہ لگاسکتا ہے، اس گئے اس میں نرم روبہ اختیار کیا گیا کہ ہر شخص جب چاہے جنتری کی صحت کا اندازہ کر سکتا ہے اور غلط ہونے پر اس کی پابندی سے آزاد بھی ہو سکتا ہے، جب کہ طلوع ہلال کا مسئلہ اگررویت پر بنی نہ رکھا جائے اور محض فلکی حسابات پر مدار رکھ دیا جائے، تو فلکی حسابات کے مطابق طلوع ہلال کا پیتہ لگاناہر آدمی کے بس کی بات نہیں، وہ صرف ماہرین فلکیات ہی جان سکتے ہیں، ظاہر ہے کہ الیمی صورت میں روبت کی صحت وعدم صحت کا پیتہ لگانا بھی عام آدمی کے لئے مشکل ہو گا، اس وقت روبت کو نظر انداز کر کے محض فلکی حسابات پر مسئلہ کی بنیادر کھنے کامطلب سے ہو گا کہ روبت والی نصوص عام لو گوں نظر انداز کر کے محض فلکی حسابات پر مسئلہ کی بنیادر کھنے کامطلب سے ہو گا کہ روبت والی نصوص عام لو گوں کے لئے کلیئے متر وک ہوجائے، جب کہ او قات نماز میں جنتری پر عمل کرنے کے باوجو د نص متر وک نہیں ہوتی ، جب کہ چاند میں فلکی حسابات کو مدار بنالیا جائے تو نص کلیئے متر وک ہوجائے گی۔۔۔۔ اسی لئے فقہاء نے کسی ، جب کہ چاند میں فلکی حسابات کو مدار بنالیا جائے تو نص کلیئے متر وک ہوجائے گی۔۔۔ اسی لئے فقہاء نے کسی دو میں روبت بھری کو ترک کرنے پر اتفاق نہیں فرمایا۔

سوال نمبر ۸ (ب): - جن ملکوں میں مطلع عمومی طور پر ابر آلو در ہتا ہے، جبیبا کہ بہت سے مغربی ملکوں کی صورت حال ہے، تؤکیاوہاں ماہرین فلکیات کی رائے پر عمل کرنے کی گنجائش ہے؟

الجواب:ایسے ملکوں میں جہاں مطلع عموماً ابر آلو در ہتا ہو ،وہاں بھی فلکیات کی بنیاد پر رویت کا فیصلہ نہیں کیاجائے گا، بلکہ قریبی ممالک میں جہاں جاند کی رویت ہو تی ہوان کا اعتبار کیاجائے گا۔

## فلکی حسابات کے خلاف رویت کی شہادت

سوال نمبر ۸ (ج): - اگر کسی تاریخ کے بارے میں ماہرین فلکیات کی رائے ہو کہ آج افق پر چاند قابل رویت نہیں ہے، اور سائنسی اعتبار سے رویت ممکن ہی نہیں ہے، تواگر اس دن رویت کی شہادت دی جائے، تواس کو خلاف واقعہ سمجھ کرر دکیا جاسکتا ہے؟ یہ شہادت خبر واحد کی شکل میں ہو تو کیا تھم ہو گا؟ اور خبر مستفیض کی شکل میں ہو تو کیا تھم ہو گا؟

الجواب: اس میں سوال کا بیہ جزوفرضی ہے کہ سائنسی اعتبار سے چاند دیکھنا ممکن نہ ہواوررویت عامہ ہو جائے یارویت کی خبر مستفیض آ جائے ، اس لئے کہ فلکی لحاظ سے چاند دیکھنا اگر ممکن نہ ہو گاتوا یک دوشخص کو چاند دیکھنے میں مغالطہ ہو سکتا ہے ، پورے جم غفیر کو نہیں۔ ایسے حالات میں جب فلکی اعتبار سے چاند افق پر موجو دنہ ہویا قابل رویت نہ ہو، اگر چندا شخاص رویت کی شہادت دیتے ہیں ، اور قاضی کو چاند کی سائنسی پوزیشن کاعلم ہو تو وہ اس پر جرح کرے گا، اور جرح کی روشنی میں شاہدیا توخو د ٹوٹ جائے گایا ہے کہ قاضی کادل مطمئن نہیں ہوگا، ظاہر ہے کہ ان دونوں صور توں میں شہادت قابل رد ہوگی، شہادت کے روقوں میں قرائن کا بھی بڑاد خل ہوتا ہے ، اگر محل شہادت مشتبہ ہو جائے ، یاخو د قاضی کو نثر حصد رحاصل نہ ہوتو محض شہادت پیش کر دینارویت کے لئے کافی نہیں ہے۔ واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم وا تھم

#### تجاويزادارة المباحث الفقهية

اوراس شرعی فیصلہ کی اطلاع دوسری جگہ کی ہلال سمیٹی کوٹیلی فون وغیرہ کے ذریعہ

معتبر اور مختاط طریقہ پر سمیٹی کاذمہ دار پہونچائے تواس کے قبول کرنے کے لئے استفاضہ کی شرط نہیں ہے، بلکہ غلبۂ ظن کافی ہے، اور دوسری جگہ کی سمیٹی اطمینان کے بعد اس کے حوالے سے جاند کا اعلان کر سکتی ہے۔

دوسرے مقام سے مرادالی جگہ ہے جہال کی خبر تسلیم کرنے سے اپنے یہال مہینہ ۲۸ یا ۱۳ دن کا ہونالازم نہ آتا ہو، پاکستان اور بنگلہ دلیش کا فیصلہ یہال نافذ نہیں ہوگا البتہ وہال سے معتبر ذرائع سے آمدہ خبر مستفیض پریہال فیصلہ کیا جاسکتا ہے 492

#### تجاويزاسلامك فقه اكيثرمي انڈيا

ا- پہلی تاریخ کوافق پر چاند کے نمودار ہونے کی جگہ کو مطلع کہتے ہیں، جن جگہوں میں چاندایک ہی دن نظر آتا ہے، ان کا مطلع شرعاً ایک ماناجائے گا، اورائی دو جگہیں جہاں عموماً چاندایک دن پہلے یا بعد نظر آتا ہو توان کا مطلع شرعاً الگ ماناجائے گا۔ جہاں عموماً چاندایک دن پہلے یا بعد نظر آتا ہو توان کا مطلع شرعاً الگ ماناجائے گا۔ ۲- جن علا قول کا مطلع ایک ہے، اگر ان کے کسی حصہ میں رویت ثابت ہوجائے تو ملک کے دو سرے خطے کے مسلمانوں پرلازم ہے کہ وہ اپنے مقامی قاضی یا ہلال کمیٹی کے اعلان کا انتظار کریں، البتہ مقامی قاضی اور ہلال کمیٹی کوچاہئے کہ شرعی ضابطے کے مطابق اطمینان کے بعد ہی کوئی فیصلہ کریں۔

سا-بھری رویت ممکن ہے یا نہیں ،اور مطلع صاف رہے گایا نہیں ،اس کو جاننے کے لئے فلکیات و موسمیات کے ماہرین سے مدد لینے میں حرج نہیں ہے،البتہ ثبوت ہلال کامدار بھری رویت پر ہوگا، فلکیاتی حساب پر نہیں۔

۴-اگر۲۹ تاریخ کو فلکیاتی حساب سے بصری رویت ممکن نه ہو توشهادت قبول کرنے

------ حواشی ------

<sup>492 -</sup> فقهی اجتماعات کے اہم فقهی فیصلے و تجاویز ص ۵۲،۵۵

میں حد درجہ احتیاط لازم ہے۔

۵-مطلع کے صاف نہ ہونے سے مر ادبیہ ہے کہ کہ زمین سے چاند دیکھنے میں کسی بھی قسم کی رکاوٹ حائل ہو جائے،خواہ وہ ابر ہو یا گر دو غباریاما حولیاتی کثافت و غیر ہ۔ ۲-مطلع صاف ہونے کی صورت میں چاند رمضان کا ہویا عیدین کا ایک بڑی تعد ادکوچاند نظر آنا ضروری ہے۔

2- ثبوت ہلال کے لئے موجودہ دور میں اتناکا فی ہے کہ چاند دیکھنے والا معاشرہ میں حجو ٹانہ سمجھا تاہو، نیز فسق و فجور میں بدنام نہ ہو۔

۸-چاند دیکھنے والے کو چاہئے کہ جہاں قاضی رویت ہلال کا فیصلہ کرتا ہو، وہاں قاضی کے پاس اور جہاں رویت ہلال کا فیصلہ کرتی ہو وہاں کمیٹی کے پاس جا کر شہادت کے پاس جا کر شہادت دے اور کار دے ، اس لئے کہ چاند کی رویت کا اہتمام اور اور اس کی شہادت بھی عبادت اور کار تواب ہے۔

9-جب قاضی اوررویت ہلال سمیٹی تک شہادت نہ پہونچے توچاند دیکھنے والے پر فوری شہادت دینی ضروری ہے، بلاعذر اس میں تاخیر درست نہیں۔

• ا - جہاں قاضی یارویت ہلال کمیٹی ثبوت ہلال کا فیصلہ کرتی ہے، تواس حلقہ کے تمام مسلمانوں کے لئے اس پر عمل ضروری ہے، دیگر علا قوں یا پورے ملک کے مسلمانوں پروہ اعلان ججت نہیں ہوگا، جب تک کہ وہال کے ذمہ داراعلان نہ کریں۔

اا- ریڈیو،ٹیلی ویزن یادیگر ذرائع ابلاغ کے ذریعہ قاضی یارویت ہلال سمیٹی کے متعینہ الفاظ میں اسی کی طرف نسبت کرکے اعلان ہوتویہ اعلان معتبر اور واجب العمل ہو گاخواہ اعلان کرنے والا کوئی بھی ہو۔

17- دائمی کثافت والے ملکوں میں ماہرین فلکیات کے حساب کو مدار بنانے کے بجائے ایسے قریبی ممالک کی رویت کا اعتبار ہوگا، جہاں عموماً مطلع معمول کے مطابق

رہتاہو۔

سا- ملک کے متعدد صوبوں میں رویت ہلال کافیصلہ ہوجائے اور بیہ خبر ایسے باو توق ذرائع سے دوسرے صوبوں تک پہونچ جائے ، کہ عقلاً جھوٹ کااحتمال باقی نہ رہے ، تواس خبر کواستفاضہ کے درجہ میں رکھ کر دوسرے صوبے کے قاضی یاہلال سمیٹی بھی فیصلہ کرسکتے ہیں۔

۱۳-کسی صوبہ وشہر میں عام رویت یا مطلق رویت کا ثبوت نہ ہونے کی صورت میں جب کہ قریبی مقامات میں رویت ہو چکی ہو، اعلان کا حق قاضی یا ہلال سمیٹی کو حاصل ہے، ان کے نہ ہونے کی صورت میں بیہ حق کسی ایسے عالم ومفتی کو ہوگا جس کی طرف لوگ وینی امور میں رجوع کرتے ہوں ، غیر مجاز لوگوں کی طرف سے کیا جانے والا اعلان معتبر نہ ہوگا۔

10- غیر مجازلو گوں کی طرف سے اعلان کی صورت میں اگر لوگ روزہ توڑد سے ہیں تو صرف قضالازم ہوگی۔

۱۷- ایک شہر یاصوبے میں ایک ہی ہلال سمیٹی ہونی چاہئے، متعدد ہونے کی صورت میں ان کاحتی الامکان باہمی تال میل اور موافقت ضروری ہے، تاکہ امت کو انتشار سے بچایا جاسکے 493۔

-----

<sup>&</sup>lt;sup>493</sup> - بموقعه اسلامك فقه اكيُّر مي اندُّيا كا ٢٩ وال اور • سوال فقهي سيمينار منعقده ٢ تا ١٦ اكتوبر ا ٢ • ٢ء بمقام المعهد العالى الاسلامي حيد رآباد

# روزہ کی حالت میں مریض کی جان بچانے کے لئے خون دینا<sup>494</sup>

رمضان المبارک ایک انتهائی محترم مهینہ ہے، ہر تندرست عاقل وبالغ مسلمان پر اس کاروزہ رکھنا فرض ہے، اگر کوئی شخص بلاعذر رمضان المبارک کا فرض روزہ جان بوجھ کر توڑد ہے تواس پر قضااور کفارہ دونوں لازم ہو تگے، البتہ اگر اپنے کسی واقعی عذر کی بناپر روزہ توڑد ہے تو روزہ کی صرف قضا لازم ہوگی کفارہ نہیں،۔۔۔۔لیکن بعض مرتبہ ایسے اعذار پیش آجاتے ہیں جن کا تعلق روزہ دار کے بجائے دوسرے کی ذات سے ہو تا ہے، مثلاً کوئی مریض جاں بلب ہواور اسے خون کی فوری ضرورت ہواس کے بغیر ڈاکٹر ول کے بقول اس کی جان بچنے کی کوئی صورت نہ ہو، اور ڈاکٹر کی شرطوں کے مطابق بغیر روزہ توڑ ہوئے خون دیناممکن نہ ہو تو ایسی صورت میں رمضان کے روزہ دار کے لئے روزہ توڑ نے کی گنجائش ہوگی، اور اس روزہ کی صرف قضالازم ہوگی، کفارہ لازم نہیں ہوگا، فقہی اصول و قواعد اور جزئیات و نظائر سے یہی مستفاد ہو تا ہے صرف قضیل ہے۔:

# سقوط کفارہ کے لئے صورت عذر بھی کافی ہے

کے سقوط کفارہ کے باب میں فقہاء حنفیہ نے حقیقی عذر کے بجائے صورت عذر کو بھی مؤثر قرار دیاہے، اورواقعی اباحت کے بجائے فقط صورت اباحت بھی کافی مائی گئی ہے، یعنی اگر غلطی سے انسان کسی غیر حقیقی دلیل کو دلیل سمجھ کر روزہ توڑ بیٹے تو شریعت ایسی حالت میں اس کو معذور قرار دیتی ہے، نہ وہ گناہ گار ہو گااور نہ اس پر کفارہ لازم ہو گا، مثلاً سفر میں روزہ نہ رکھنے کی رخصت ہے، مگر سفر کی حالت میں روزہ شروع کرنے کے بعد اس کو توڑنے کی اجازت نہیں ہے، لیکن اگر کوئی شخص سفر کو دلیل رخصت تصور کرتے ہوئے روزہ توڑ دے تو گو کہ اس نے غلط کیا، لیکن صورت میں جے بائی جانے کی بنا پر اس پر کفارہ لازم نہ ہو گا۔ قاعد ہُ فقہیہ

*<sup>--</sup>*

<sup>&</sup>lt;sup>494</sup> - تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشريف سمستی پور ، ۱۵ / ربیج الاول ۲<mark>۳۹ ا</mark> هه مطابق ۴۰ / د سمبر <u>که ۲۰۲</u> و

صورة المبيح اذاوجدت منعت وجودمايندرا بالشبهات...قال الدبوسي و ان لم يبح فاذااصبح صائماً في اهلم ثم سافر فافطر متعمداً لاكفارة عليم عندنا لان صورة المبيح قدوجدت وان لم يبح 495.

امام سر خسی ؓ، علامہ کاسانیؓ ، طحطاوی اُور دیگر کئی مصنفین نے بھی اس کی صراحت کی ہے:

بِخِلَافِ مَا إِذَا لَمْ يُفْطِرْ حَتَّى سَافَرَ ثُمَّ أَفْطَر ؛ لِأَنَّ سُقُوطَ الْكَفَّارَةِ هُنَاكَ بِاعْتِبَارِ الصُّورَةِ الْمُبِيحَةِ وَالصُّورَةُ الْمُبِيحَةُ إِنَّمَا تَعْمَلُ إِذَا اقْتَرَنَتْ--- --- فِإِذَا جَاءَ الْعُذْرُ مِمَّنْ لَهُ الْحُقُّ سَقَطَتْ بِهِ الْكَفَّارَةُ 496

وَلُوْ أَصْبَحَ صَائِمًا فِي سَفَرِهِ ثُمَّ أَفْطَرَ مُتَعَمِّدًا فَلَا كَفَّارَةَ عَلَيْهِ لِأَنَّ السَّبَهَ الْمُبِيحَ مِنْ حَيْثُ الصُّورَةُ قَائِمٌ وَهُو السَّفَرُ فَأَوْرَثَ شُبْهَةً وَهَذِهِ الْكَفَّارَةُ لَا تَجِبُ مَعَ الشُّبْهَةِ وَالْأَصْلُ فِيهِ أَنَّ الشُّبْهَةَ إِذَااسْتَنَدَتْ إِلَى صُورَةِ دَلِيلٍ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ دَلِيلًا فِي الْحُقِيقَةِ بَلْ مِنْ حَيْثُ الظَّاهِرُاعْتُبِرَتْ فِي مَنْعِ وُجُوبِ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ دَلِيلًا فِي الْحُقِيقَةِ بَلْ مِنْ حَيْثُ الظَّاهِرُاعْتُبِرَتْ فِي مَنْعِ وُجُوبِ الْكَفَّارَةِ وَإِلَّا فَلَاوَقَدْ وُجِدَتْ هَهُنَا ، وَهِي صُورَةُ السَّفَرِ لِأَنَّةُ مُرَخِّصٌ أَوْ مُبيحٌ فِي الْخُمْلَةِ -----وَلَوْ أَكُلَ أَوْ شَرِبَ أَوْ جَامَعَ نَاسِيًا أَوْ ذَرَعَهُ الْقَيْءُ مُبيحٌ فِي الْخُمْلَةِ الْقَضَاءُ وَلَا مُعْتَمِّدًا ، فَعَلَيْهِ الْقَضَاءُ وَلَا فَطَنَّ أَنَّ ذَلِكَ يُفْطِرُ فَأَكُلَ بَعْدَ ذَلِكَ مُتَعَمِّدًا ، فَعَلَيْهِ الْقَضَاءُ وَلَا كَفَرَاثَ عَلَيْهِ الْقُضَاءُ وَلا كَفَرَاثَ عَلَيْهِ الْقُضَاءُ وَلا كَفَرَرَةَ عَلَيْهِ ، لِأَنَّ الشُّبْهَةَ هَهُنَا اسْتَنَدَتْ إِلَى مَا هُوَ دَلِيلٌ فِي الظَّهِرِ وَهُوالْأَكُلُ وَالشُّرْبُ وَالْجُمَاعُ حَتَى قَالَ لَوْ حَنِيفَةَ: لَوْلَا قَوْلُ النَّاسِ مَا لِلْ فَوْلُ النَّاسِ مَا إِنْ خَيْفَةً: لَوْلًا قَوْلُ النَّاسِ مَا إِنْ خَيْفَةً: لَوْلًا قَوْلُ النَّاسِ مَالِكُ بِفَسَادِ الصَّوْمِ بِالْأَكُلِ نَاسِيًا ، وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ: لَوْلًا قَوْلُ النَّاسِ مَالِكُ بِفَسَادِ الصَّوْمِ بِالْأَكُلِ نَاسِيًا ، وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ: لَوْلًا قَوْلُ النَّاسِ مَا فِي الظَّاهِرِ وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةً: لَوْلًا قَوْلُ النَّاسِ مَا إِنْ فَعَيْ الْمُوالِقُ بِغَمِوا الْمُعَادِ الصَّوْمِ الْمُعْرَادِ الْمُعَادِ الصَّوْمِ الْمُكَلِ نَاسِيًا ، وَقَالَ أَبُو حَنِيفَةَ: لَوْلًا قَوْلُ النَّاسِ

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> - قواعد الفقه مفتى عميم الاحسان مجد دى ص ۸۸،۸۷ مطبوعه دارالكتاب ديوبند

<sup>496-</sup> المبسوط للسرخسي ج ٣ ص ١٣٧ تأليف: شمس الدين أبو بكر محمد بن أبي سهل السرخسي دراسة وتحقيق: خليل محي الدين الميس الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان الطبعة الأولى، 1421هـ 2000م -

لَقُلْتُ لَهُ يَقْضِي 497.

کیا گاؤں والوں نے حاکم شہر کے طبلہ کی آواز سنی اور انہوں نے اس کو اعلان عید سمجھ کرروزہ توڑدیا جب کہ فی الواقع بیہ اعلان عید نہیں تھا، اس صورت میں بھی گاؤں والوں پر صرف قضالازم ہوگی ، کفارہ نہیں۔

قوله ( وكذا أهل الرستاق ) أي القرى إذا سمعوا صوت طبل أميرمدينة ذلك الرستاق على ما جرت به عادتهم أنهم يضربونه يوم العيد قوله ( أنه لغيره )أي أن ضرب الطبل لغير العيد كأن كان لفرح قوله (لا كفارة عليهم )لأنهم لم يقصدوا الجناية 498-

## شبہ کی بناپر کفارہ رمضان ساقط ہوجا تاہے

کوراصل صورت عذر کی موجودگی میں انسان کی نیت وارادہ کامعاملہ مشتبہ ہو جاتا ہے ،اوریہ کہنامشکل ہو جاتا ہے کہ اس نے جان بو جھ کریہ حرکت کی ہے ، ظاہر ہے کفارہ اور گناہ دونوں کا تعلق انسان کے قصد سے ہے ،اسی تصور پر وہ مشہور فقہی ضابطہ مبنی ہے کہ حدود و کفارات شبہات سے ساقط ہو جاتے ہیں ،حدود کے لئے تویہ ضابطہ عام ہے لیکن کفارات کے لئے عام نہیں ہے ،لیکن خاص روزہ رمضان کا کفارہ شبہ کی بنا پر ضرور ساقط ہو جاتا ہے ،جس کاذکر او پر علامہ کاسانی کی عبارت میں بھی آیا ہے ،اور اصول کی کتابوں میں بھی یہ ضابطہ مذکور ہوا ہے ،اور اس کو مدار تھم تسلیم کیا گیا ہے :

ونحن نقول هذا إفطار عن شبهة فلا يوجب الكفارة قياسا على من جامع على ظن أن الفجر لم يطلع, ثم تبين بخلافه وذلك لما بينا أن هذه الكفارة تسقط بالشبهات----- وفي موضع يسقط بالشبهة; لأن كفارة الصوم

<sup>------</sup> حواشی ------

 $<sup>^{497}</sup>$  -. بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج $^{97}$  ا $^{97}$ تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{497}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية  $^{1406}$ ه –  $^{1986}$ م

<sup>498 -</sup> حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ص٣٥١أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحطاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1318هـ مكان النشر مصر عدد الأجزاء / سنة الوفاة 1231هـ مكان النشر مصر عدد الأجزاء

تسقط بالشبهات لترجح جانب العقوبة فيها على مامربيانه 499

# دوسرے کی جان بچانے کے لئے روزہ توڑنے کا حکم - مذاہب فقہاء

خفتهاء حنفیہ کے نز دیک دوسرے شخص کی جان بچپانے کے لئے روزہ توڑنے کی عام اجازت نہیں ہے، اس لئے کہ یہ عذر اس کی ذات سے متعلق نہیں ہے، بلکہ خارج سے آیا ہے، جس کی پابندی اس پر لازم نہیں ہے، بلکہ اس کے بالمقابل روزہ کر مضان کی حرمت کا تحفظ زیادہ قابل لحاظ ہے:

وأما إذا أكره على الإفطار بهلاك ابنه فلا يجوز له لأن العذرفي الإكراه جاء من فعل من ليس له الحق فلا يعذر لصيانة نفس غيره بخلاف الحامل والمرضع كذا في البحر500-

#### حنفیہ کے اصول پر۔۔۔

لیکن اس ممانعت کے باوجود کسی کی اضطراری کیفیت دیکھ کرکوئی شخص اپناروزہ توڑد ہے تواس پر کفارہ واجب ہوگا یا نہیں ؟ حنفیہ کے یہاں یہ جزئیہ صراحت کے ساتھ تو مذکور نہیں ہے لیکن ضابطہ کا تقاضا یہ ہے کہ ان کے نزدیک بھی کفارہ لازم نہ ہو ،اس لئے کہ انسانی جان کی بڑی قیمت ہے ،اور حقوق اللہ اور حقوق اللہ اور حقوق العباد میں بوجہ ضعف حقوق العباد زیادہ قابل رحم ہیں نیز دوسرے کی مدد کرنے اور جان بجانے کی اسلام میں بڑی ترغیب آئی ہے:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- « مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِنِ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ عَنْ مُؤْمِنِ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ

<sup>499 -</sup> كشف الأسرار عن أصول فخر الإسلام البزدوي ج ٣ ص ٢١٩ - ٢٧٨ المؤلف : عبد العزيز بن أحمد بن محمد، علاء الدين البخاري (المتوفى : 730هـ) المحقق : عبد الله محمود محمد عمر الناشر : دار الكتب العلمية –بيروت الطبعة : الطبعة الأولى 1418هـ/1997م مصدر الكتاب : موقع مكتبة المدينة الرقمية-

 $<sup>^{500}</sup>$  - حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح ص $^{80}$ أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحاوي الحنفي سنة الولادة / سنة الوفاة 1311هـ الناشر مصرعدد الأجزاء-

وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِمَا كَانَ الْعَبْدُفِي عَوْنِ الْعَبْدِمَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِمَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ اللَّهُ فِي عَوْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ عَوْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ عَوْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي عَوْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي عَلَيْهِ عَلْمَا لَا لَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فِي عَوْنِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْ

اس لئے یہاں صورت مبیح موجود ہے ،اور صورت مبیح کی موجودگی میں کفارہ لازم نہیں ہوسکتا، جس طرح کہ سفر میں روزہ شروع کرنے بعد توڑنے کی عام اجازت نہیں ہے لیکن اگر کوئی توڑد ہے تو سفر کی صورت اباحت کی بناپر اس پر کفارہ لازم نہیں ہوتا، جس کی حنفیہ نے تصر ت کی ہے:
وَلُوْاَصْبُحَ صَائِمًا فِي سَفَرِهِ ثُمُّ اَفْطَرَمُتَعَمِّدًا فَلَا کَفَّارَةً عَلَيْهِ لِأَنَّ السَّبَبَ الْمُبِيحَ
مِنْ حَیْثُ الصُّورَةُ قَائِمٌ وَهُوَ السَّفَرُ فَأَوْرَثَ شُبْهَةً وَ هَذِهِ الْكَفَّارَةُ لَا تَجِبُ
مَعَ الشُّبْهَةِ 502۔

کسی چیز کے ناجائز ہونے کا ہر گزیہ مطلب نہیں ہے کہ اس کے ارتکاب سے کفارہ بھی ہر حال میں لازم ہو گا، بلکہ اس کامطلب صرف اتناہے کہ ارتکاب کے مقابلے میں احتر از مقدم ہے، کفارہ ایک سزاہے جو غلطی پر نہیں بلکہ بالارادہ جرم پر عائد ہوتاہے۔

# اگر مرضعہ اپنے بچیہ کے لئے روزہ توڑ دے

<sup>501 -</sup> الجامع الصحيح المسمى صحيح مسلم ج ٨ ص ٧١ حديث نمبر : 7028 المؤلف : أبو الحسين مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري المحقق : الناشر : دار الجيل بيروت + دار الأفاق الجديدة ـ بيروت

<sup>502</sup> - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع جم 700 المحتاليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587 هـ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406هـ – 1986م-

کی بناپر یامعاملہ ہو جانے کی بناپر بچہ کی حفاظت عورت کی قانونی ذمہ داری بن جاتی ہے ،اور یہ حق یک گونہ عورت کی ذات سے قائم ہو جاتا ہے ،اسی لئے احادیث میں حاملہ اور مرضعہ کو افطار کی رخصت دی گئی ہے اس طرح ایک عورت کے لئے ارضاع کی حالت دلیل اباحت ہے اگر اس حالت میں کوئی عورت اپنے بچہ کے تحفظ کے لئے روزہ توڑد ہے تو اس پر کفارہ لازم نہیں ہو گا اس لئے کہ وہ اپنی قانونی یا اخلاقی ذمہ داری پوری کرنے کے لئے مجبور ہے ، دیکھئے کتب فقہیہ سے درج ذیل اقتباسات:

﴿ وَلِأَنَّ الْإِرْضَاعَ وَاجِبٌ عَلَى الْأُمِّ دِيَانَةً لَا سِيَّمَاإِذَالَمْ يَكُنْ لِلزَّوْجِ قُدْرَةٌ عَلَى الْإِرْضَاعَ وَاجِبٌ عَلَى الْأُمِّ دِيَانَةً لَا سِيَّمَاإِذَالَمْ يَكُنْ لِلزَّوْجِ قُدْرَةٌ عَلَى الشَّافِعِيُّ عَلَى السَّافِعِيُّ وَلَا فِدْيَةَ عَلَيْهِمَا وَقَالَ الشَّافِعِيُّ وَكَمَ اللَّهُ إِذَا خَافَتْ الْمُرْضِعُ عَلَى الْوَلَدِ فَأَفْطَرَتْ فَعَلَيْهَا الْفِدْيَةُ لِإَنَّهُ وَحِمَهُ اللَّهُ إِذَا خَافَتْ الْمُرْضِعُ عَلَى الْوَلَدِ فَأَفْطَرَتْ فَعَلَيْهَا الْفِدْيَةُ لِإَنَّهُ

 $<sup>^{503}</sup>$  – البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج  $^{7}$  ص  $^{7}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$ ه/ سنة الوفاة  $^{970}$  ها الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

إفْطَارُ انْتَفَعَ بِهِ مَنْ لَمْ يَلْزَمْهُ الصَّوْمُ وَهُوَ الْوَلَدُ فَتَجِبُ الْفِدْيَةُ كَإِفْطَارِ الشَّيْخِ الْفَايِي وَلَنَا أَنَّ الْفِدْيَةَ بِخِلَافِ الْقِيَاسِ فِي الشَّيْخِ فَلَا يَلْحَقُ بِهِ الشَّيْخِ الْفَايِي وَلَنَا أَنَّ الْفِدْيَةِ بِخِلَافُهُ وَهَذَا لِأَنَّ الشَّيْخَ يَجِبُ عَلَيْهِ الصَّوْمُ ثُمَّ يَنْتَقِلُ إِلَى الْفِدْيَةِ لِعَجْزِهِ عَنْهُ وَالطِّفْلُ لَايَجِبُ عَلَيْهِ الصَّوْمُ وَإِثَّا يَجِبُ عَلَيْهِ الصَّوْمُ وَإِثَّا يَجِبُ عَلَيْ أُمِّهِ وَهِي قَدْأَتَتْ بِبَدَلِهِ وَهُو وَالطِّفْلُ لَا يَجِبُ عَلَيْهِ الصَّوْمُ وَإِثَّا الْفِدْيَةَ كَفَّارَةُ وَهِي لَا تَجِبُ عَلَيْهُ الْمَرْأَةِ عِنْدَهُ أَلْبَتَةَ وَلَوْ بِالْجِماعِ فَكَيْفَ تَجِبُ عَلَيْهَا غَيْرُهُ وَلِأَنَّ الْفِدْيَةَ وَلَوْ بِالْجِماعِ فَكَيْفَ تَجِبُ عَلَيْهَا فَيْرُهُ وَلِأَنَّ الْفِدْيَةَ وَلَوْ بِالْجِماعِ فَكَيْفَ تَجِبُ عَلَيْهَا فَيْرُهُ وَلِأَنَّ الْفِدْيَةَ وَلَوْ بِالْجِماعِ فَكَيْفَ تَجِبُ عَلَيْهَا فَيْرُهُ وَلِأَنَّ الْفِدْيَةَ وَلَوْ بِالْجِماعِ فَكَيْفَ تَجِبُ عَلَيْهَا هُمَا إِلْأَكُلِ لِعُذْرِ بَلْ لَاتَجِبُ عَلَى الْمَرْأَةِ عِنْدَهُ أَلْبَتَةً وَلَوْ بِالْجِمَاعِ فَكَيْفَ تَجِبُ عَلَيْهَا فَلَا بِغَذْرِ وَهَذَا خُلْفُ 504.

♦ (قوله على الظاهر) أي ظاهر الرواية ط (قوله بغلبة الظن) يأتي بيانه قريبا(قوله أو ولدها) المتبادر منه كماعرفته أن المراد بالمرضع الأم لأنه ولدها حقيقة والإرضاع واجب عليها ديانة كما في الفتح أي عندعدم تعينها وإلا وجب قضاء أيضا كما مر ، وعليه فيكون شهوله للظئربطريق الإلحاق لوجوبه عليها أيضا بالعقد (قوله وقيده البهنسي إلخ) هذا مبني على ما مر عن الذخيرة لأن حاصله أن المراد بالمرضع الظئرلوجوبه عليها ومثلها الأم إذا تعينت بأن لم يأخذ ثدي غيرها أو كان الأب معسرا لأنه حينئذ واجب عليها وقد علمت أن ظاهر الرواية خلافه وأنه يجب عليها ديانة وإن لم تتعين تأمل 505

# دینی ذمه داری کی ادائیگی پر کفاره واجب نہیں ہو سکتا

اسی طرح زیر بحث مسئله میں بھی اگر کسی مریض کو خون ملنے کا کوئی اور متبادل موجو دنہ ہو اور ---------------------

<sup>504-</sup> تبين الحقائق شرح كنز الدقائق ج ١ ص٣٣٣فخر الدين عثمان بن علي الزيلعي الحنفي الناشر دار الكتب الإسلامي. سنة النشر 1313هـ. مكان النشر القاهرة.

<sup>505-</sup> رد المحتار على "الدر المختار : شرح تنوير الابصار"ج ٧ ص 491 المؤلف : ابن عابدين ، محمد أمين بن عمر (المتوفى : 1252هـ)

مریض کی جان بچنے کی کوئی صورت نہ ہو تو ازر اہ انسانی ہمدر دی یا اخوت ایمانی احادیث کی روشنی میں کسی نہ کسی درجہ (کم از کم درجۂ اباحت) میں انسان کی اخلاقی ذمہ داری بنتی ہے کہ مریض کی ممکنہ مدد کر ہے، جیسا کہ شخ عبدالغنی دمشقی حنفی گئے تضر سے کہ سخت سر دی میں اگر کسی کے پاس گرم کیڑانہ ہو اور اس کے ہلاک ہونے کا اندیشہ ہو تو دوسر اشخص جس کے پاس ضرورت سے زیادہ گرم کیڑے موجو د ہوں اس پر واجب ہے کہ زائد کیڑ ابطور عاریت مبتلا شخص کو پیش کر ہے:

فلو أن إنسانا لاثوب له وقد اشتد الحر والبرد حتى خيف عليه الهلاك فإنه يجب على من يجد ثوبا فاضلا عن حاجاته الأصلية أن يعيره هذا الثوب فيدفع به الهلاك عن نفسه 506.

ان حالات میں اگر کوئی شخص اپناخون دے کر مریض کی جان بچانے کی کوشش کرے اوراس کے لئے اپناروزہ توڑدے، تو ظاہر ہے کہ اس وقت اس کو معذور بلکہ ماجور سمجھاجائے گا،اور عذریا اجرکی صورت میں کفارہ کالزوم حنفیہ کے قواعد کے مطابق بھی ممکن نہیں،اس لئے کہ کسی امرکی ترغیب بھی ہواور اس کے ارتکاب پر کفارہ بھی لازم ہویہ مستجدہے،علامہ ابن ہمام سکھتے ہیں:

والامربالافطار مع الكفارة التى بنائهاعلى الوجوب عن الافطار لايجتمعان بخلاف الاكراه فانه ليس كل احد مامور قصداً لصيانة غيره بل نشأ الامر هناك من ضرورة حرمة القتل والحكم يتفاوت قصداً وضمناً 507.

فقهاء مالكيه

فقہ مالکی میں بھی اس کے قریب قریب بات ملتی ہے ،ان کے نزدیک بھی دوسرے کی جان بچإنا واجب ہے ،علامہ قرافی مالکی کھتے ہیں:

<sup>506 -</sup> اللباب في شرح الكتاب ج 1 ص١٢٣٣ المؤلف : عبد الغني الغنيمي الدمشقي الميداني المحقق : محمود أمين النواوي الناشر : دار الكتاب العربي عدد الأجزاء : 4 مصدر الكتاب : برنامج المحدث

<sup>507-</sup>فتح القدير ج ٢ ص ٣١٠ فصل في العوارض المبيحة-

وقال الأئمة قياسا على إنقاذ الغريق والطعام والمضطر وهو مندرج في قاعدة حفظ النفوس المجمع عليها في سائرالملل والكتب المنزلة فمتى خفت عليه الهلاك وجب عليك الأخذ 508.

#### فقهاء شافعيه

البنتہ فقہاء شافعیہ اور حنابلہ کے یہاں یہ جزئیہ صراحت کے ساتھ آیاہے، شافعیہ اور حنابلہ نے ان حالات میں روزہ توڑنے کی صرح کا اجازت دی ہے، بلکہ اس کو واجب تک کہا گیاہے، ظاہر ہے کہ شے مامور بہ پر کفارہ کے لزوم کا کیاسوال پیداہو تاہے:

فقه شافعى كى معروف كتاب المنهان كه حاشيه پر قليوني أور عمير أرقم مطرازين الله من أفطر لإنقاذ مُشْرِفٍ عَلَى هَلَاكٍ ) بِغَوَقٍ أَوْ غَيْرِهِ لِأَنَّهُ فِطْرُارْ تَفَقَ بِهِ شَخْصَانِ كَمَا فِي الْمُوْضِعِ ، وَالثَّانِي لَا يَلْحَقُ هِمَا فَلَا تَلْزَمُهُ الْفِلْدَيَةُ جَزْمًا لِأَنَّ لُزُومَهَا مَعَ الْقَضَاءِ بَعِيدٌ عَنْ الْقِيَاسِ فَيَقْتَصِرُ عَلَى مَعَلِ وُرُودِهَا، وَقَوْلُ لِأَنَّ لُزُومَهَا مَعَ الْقَضَاءِ بَعِيدٌ عَنْ الْقِيَاسِ فَيَقْتَصِرُ عَلَى مَعَلِ وُرُودِهَا، وَقَوْلُ الرَّافِعِيِ فِي الْمُحْتَاجِ فِي إِنْقَاذِالْمَنْكُورِ إِلَى الْفِطْرِ لَهُ ذَلِكَ. قَالَ فِي الرَّوْضَةِ الرَّافِعِي فِي الْمُوضِعِ فِي الْفُولُومِ الْفِلْورِ لَهُ ذَلِكَ. قَالَ فِي الرَّوْضَةِ بِهِ أَصْحَابُنَا لَا الْمُتَعَدِّي بِفِطْرِ رَمَضَانَ مِنْ غَيْرِ جَمَاعٍ فَإِنَّهُ لَا يَلْحَقُ بِالْمُرْضِعِ فِي لُزُومِ الْفِلْدَيَةِ مَعَ الْقَضَاءِ فِي الْأَصَحِ فِي الْمُومِ الْفِلْدَيةِ مَعَ الْقَضَاءِ فِي الْأَصَحِ فِي الْمُومِ الْفِلْدَيةِ مَعَ الْقَضَاءِ فِي الْأَصَحِ فِي الْمُومِ الْفِلْورِ مِنْ عَلَيْ بَعِيرُ جَمَاعٍ فَإِنَّهُ لَا يَلْحَقُ بِالْمُرْضِعِ فِي لُزُومِ الْفِلْدَيةِ مَعَ الْقَضَاءِ فِي الْأَصَحِ فِي الْمُومِ اللَّهُ فِي اللَّومِ الْفِلْدَةِ مَعَ الْقَضَاءِ فِي الْأَصَحِ فِي اللَّالُومِ مِنْ بَابِ أَوْلَى لِتَعَدِّيهِ ....الشَّرْحُ : قَوْلُهُ فِطْرِهِ ، وَالتَّانِي يَلْحَقُ هِمَا فِي اللَّرُومِ مِنْ بَابِ أَوْلَى لِتَعَدِّيهِ ....الشَّرْحُ : قَوْلُهُ فِطْرِهِ ) أَيْ مِنْ حَيَوانٍ مُحْتَمْ بِخِلَافِ الْمَالِ فَيَجُوزُ الْفِطْرُ وَلَا فِدْيَةَ وَلُهُ الْمُتَحِيرَةِ وَالْمُسَافِرَةِ مَا تَقَدَّمَ ....

قَوْلُهُ: (عَلَى هَلَاكٍ) أَيْ تَلَفٍ لِشَيْءٍ مِنْ نَفْسِهِ أَوْ عُضْوِهِ أَوْمَنْفَعَةِ ذَلِكَ كَمَا فِي شَرْحِ شَيْخِنَا . قَوْلُهُ: (ارْتَفَقَ بِهِ شَخْصَانِ) هُمَا الْغَرِيقُ وَالْمُفْطِرُ

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>508 -</sup> الذخيرة ج ٩ ص ١٣١ شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي تحقيق محمد حجي الناشر دار الغرب سنة النشر 1994م مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 14

وَارْتِفَاقُ الْمُفْطِرِ تَابِعُ لِارْتِفَاقِ الْغَرِيقِ كَمَا فِي الْمُرْضِعِ وَتَسْتَقِرُّفِي ذِمَّةِ الْخَامِلِ أَوْالْمُرْضِعِ أَوْ الْمُنْقَذِ لِإِعْسَارِأَوْرِقِّ إِلَى الْيَسَارِبَعْدَ الْعِتْقِ كَمَا مَرَّ 509. متازشافعی فقیہ خطیب شربین اور ابن حجر ہیشی و غیرہ نے بھی اسی طرح کی بات کھی متازشافعی فقیہ خطیب شربینی اور ابن حجر ہیشی وغیرہ نے بھی اسی طرح کی بات کھی

:\_\_

والأصح أنه يلحق بالمرضع في إيجاب الفدية مع القضاء: من أفطر لإنقاذ آدمي معصوم أوحيوان محترم مشرف على هلاك بغرق أوغيره إبقاء لمهجته فهو فطر ارتفق به شخصان: و هو حصول الفطرللمفطر ، و الخلاص لغيره 510

كيلحق بالمرضع في إيجاب الفدية مع القضاء من أفطر لانقاذ آدمي معصوم أو حيوان محترم مشرف على الهلاك بغرق أو غيره فيجب عليه الفطر إذا لم يمكنه تخليصه إلا بفطره فهو فطر ارتفق به شخصان، وهو حصول الفطر للمضطر والخلاص لغيره ، فلو أفطر لتخليص مال فلا فدية لانه لم يرتفق به إلا شخص واحد و لا يجب الفطر لاجله بل هو جائز 511

☆يلحق بالمرضع في إيجاب الفدية مع القضاء من أفطر لانقاذ آدمي

<sup>509 -</sup> حاشيتا قليوبي وعميرة ج ۵ ص ٣٧١ المؤلف : شهاب الدين القليوبي (المتوفى : 1069 هـ) وأحمد البرلسي عميرة (المتوفى : ت 676هـ)].

<sup>510-</sup> مغني المحتاج إلى معرفة ألفاظ المنهاج ج ۵ ص ۲۷۸ المؤلف:محمد بن أحمد الخطيب الشربيني (المتوفى:977هـ[ هو شرح متن منهاج الطالبين للنووي ( المتوفى 676 هـ)]

 $<sup>^{511}</sup>$ - الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع ج ١ ص  $^{877}$ محمد الشربيني الخطيب تحقيق مكتب البحوث والدراسات – دار الفكر الناشر دار الفكر سنة النشر  $^{1415}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{81}$  تحفة المحتاج في شرح المنهاج ج الفكر الناشر دار الفكر سنة النشر محر الهيتمي (المتوفى :  $^{974}$ ه) هو شرح متن منهاج الطالبين للنووي ( المتوفى 676 هـ]

معصوم أو حيوان محترم مشرف على الهلاك بغرق أو غيره فيجب عليه الفطر إذا لم يمكنه تخليصه إلا بفطره فهو فطر ارتفق به شخصان، وهو حصول الفطر للمضطر والحلاص لغيره، فلو أفطر لتخليص مال فلا فدية لانه لم يرتفق به إلا شخص واحد ولا يجب الفطر لاجله بل هو جائز بخلاف الحيوان المحترم فإنه يرتفق بالفطر شخصان، و إن نظر بعضهم في البهيمة لانهم نزلوا الحيوان المحترم في وجوب الدفع عنه منزلة الآدمي المعصوم، ولا يلحق بالحامل والمرضع في لزوم الفدية مع القضاء المتعدي بفطررمضان بغيرجماع بل يلزمم القضاء فقط 512.

#### فقهاء حنابليه

فقہاء حنابلہ نے بھی اہمیت کے ساتھ اس مسئلہ کاذکر کیاہے، بلکہ ان کے نزدیک کسی ڈو بنے کی جان بچانے کے دوران بے شعوری میں حلق میں پانی بھی چلاجائے توبیہ قابل عفو ہے اورروزہ بھی فاسد نہیں ہوگا، علامہ حجاوی ٔ فرماتے ہیں:

﴿ وَلَوْ وَجَدَآدَمِيًّا مَعْصُومًا فِي هَلَكَةٍ كَغَرِيقٍ لَزِمَهُ مَعَ الْقُدْرَةِ إِنْقَادُهُ ) مِنْ الْمُلَكَةِ (وَإِنْ دَخَلَ الْمَاءُ) فِي (حَلْقِهِ لَمْ يُفْطِرْ) كَمَنْ طَارَإِلَى حَلْقِهِ ذُبَابُ الْمُلَكَةِ (وَإِنْ دَخَلَ الْمَاءُ) فِي (حَلْقِهِ لَمْ يُفْطِرْ) كَمَنْ طَارَإِلَى حَلْقِهِ ذُبَابُ أَوْغُبَارُ بِلاَقَادِهِ ضَعْفٌ فِي أَوْغُبَارُ بِلاَقَصْدِ. (وَإِنْ حَصَلَ لَهُ ) أَيْ: لِلْمُنْقِدِ (بِسَبَبِ إِنْقَادِهِ ضَعْفٌ فِي أَوْغُبَارُ بِلاَقَادِهِ ضَعْفٌ فِي انْفُسِهِ ، فَأَفْطَرَ فَلا فِدْيَةً ) عَلَى الْمُنْقِدِ ، وَلَا عَلَى الْمُنْقَدِ (كَالْمَرِيضِ) ، وَإِنْ اخْتَاجَ فِي إِنْقَادِهِ إِلَى الْفِطْرِوجَبَ ؛ لِأَنَّ مَالَا يَتِمُ الْوَاجِبُ إِلَّا بِهِ الْقَادِهِ إِلَى الْفِطْرِوجَبَ ؛ لِأَنَّ مَالَا يَتِمُ الْوَاجِبُ إِلَّا بِهِ فَهُووَاجِبُ أَلْ الْفِطْرِوجَبَ ؛ لِأَنَّ مَالَا يَتِمُ الْوَاجِبُ إِلَّا بِهُ فَهُووَاجِبُ أَلَى الْفِطْرِوجَبَ ؛ لِأَنَّ مَالَا يَتِمُ الْوَاجِبُ إِلَّا بِهِ فَهُووَاجِبُ أَلَى الْفِطْرِوجَبَ ؛ لِأَنَّ مَالَا يَتِمُ الْوَاجِبُ إِلَّا لِهُ فَا أَنْ عَلَى الْفَاقِ فَا إِلَى الْفِطْرِوجَبَ ؛ لِأَنَّ مَالَا يَتِمُ الْوَاجِبُ إِلَا لَهُ الْمُؤْونَ الْمُ الْمُؤْمِولِ مَنْ الْفِلْ الْفِطْرِوجَبَ الْمُؤْمِولِ مِنْ الْقَادِهِ إِلَى الْفِطْرِوجَبَ الْمَالِيَةُ مُ الْمُؤْمِولِ اللْمُؤْمِولِ الْمَؤْمِ الْقُلْمِ الْمُؤْمِولِ الْمُؤْمِولِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِولِ الْفَاحِيْرِ الْمُؤْمِولِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمِؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُعِلَى الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ ال

﴿ يجب الفطر على من احتاجه غيره لإنقاذ آدمي معصوم من مهلكة

<sup>512</sup> - الإقناع في حل ألفاظ أبى شجاع ج ١ ص 177 المؤلف : محمد بن أحمد الخطيب الشربيني (المتوفى : 977 هـ) 513 - . الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل ج ١ ص 170 المؤلف : شرف الدين موسى بن أحمد بن موسى أبو النجا الحجاوي (المتوفى : 960 هـ) المحقق : عبد اللطيف محمد موسى السبكى الناشر : دار المعرفة بيروت – لبنان -

كغرق ونحوه، ولا يفدي، فإن قدر بدون فطر حرم، فإن دخل الماء حلقه، لم يفطر 514.

فی الجملہ مذاہب کی اس تحقیق سے یہ بات منقح ہو کر سامنے آتی ہے کہ دوسرے کی جان بحپانے کی قانونی اہمیت تمام ہی فقہاءنے تسلیم کی ہے۔

کسی کی جان بچانے کے لئے خون دینامباح ہے، واجب نہیں

جہاں تک کسی کی جان بچانے کے لئے اپناخون دینے کاسوال ہے تویہ صرف مباح ہے واجب نہیں ہے، اس لئے کہ:

ہ اولاً خون اجزاء انسانی میں سے ہے ،اور اجزاء انسانی کا استعال تکریم انسانی کے خلاف ہے ،جو عدم جواز کی متقاضی ہے ، مگر انسانی دودھ پر قیاس کر کے بضر ورت اس سے انتفاع کی اجازت دی گئی ہے۔

ہ خانیاً خون جسم سے نکال لئے جانے کے بعد ناپاک ہو جاتا ہے ،اور تداوی بالحر ام اصلاً ناجائز ہے ،صرف ضرورت کی صورت میں اس کی اجازت دی گئی ہے <sup>515</sup>۔

الاِنْتِفَاعُ بِأَجْزَاءِ الْآدَمِيِّ لِم يَجُزْ قِيلَ لِلنَّجَاسَةِ وَقِيلَ لِلْكَرَامَةِ هو الصَّحِيحُ كَذَافِي جَوَاهِرِ الْأَخْلَاطِيِّ 100

فكما يحرم التداوي بشيء من الآدمي الحي إكراماً له فكذلك لا يجوز التداوي بعظم الميت قال صلى الله عليه وسلم: "كسرعظم الميت ككسرعظم الحي 517".

<sup>514 -</sup> غاية المنتهى: 1/324. بحوالم الفِقْهُ الإسلاميُّ وأدلَّتُهُ (الشَّامل للأدلّة الشَّرعيَّة والآراء المذهبيَّة وأهمّ النَّظريَّات الفقهيَّة وتحقيق الأحاديث النَّبويَّة وتخريجها)المؤلف: أ.د. وَهْبَة الزُّحَيْلِيِّ أستاذ ورئيس قسم الفقه الإسلاميّ وأصوله بجامعة دمشق – كليَّة الشَّريعة الناشر: دار الفكر – سوريَّة – دمشق الطبعة

<sup>515 -</sup> دیکھئے حضرت مولانامفتی محمر شفیع صاحب کی کتاب جواہر الفقہ ج۲ص۸۳تا۰۰۸۔

<sup>-</sup> الفتاوى الهندية [حنفي] ج ١ ص ١٣٣٣ المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي -  $^{516}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>517</sup> - شرح السير الكبير ج ١ ص ٩١

ﷺ تیسری بات ہے کہ اگریہ اصلاً مباح بھی ہوتا تو وجوب کے لئے ضروری ہے کہ انسان کے یاس وہ چیز ضرورت سے زائد ہو:

فاضلاعن حاجاته الأصليةأن يعيره هذاالثوب فيدفع به الهلاك عن نفسه 518.

انسان کے جسم میں خون کاجو ذخیرہ ہے اس کو ضرورت سے زیادہ کہنا بہت مشکل ہے، ڈاکٹروں کی تشخیص کو زیادہ سے زیادہ ظن غالب کے درجہ میں رکھا جاسکتا ہے۔

غرض ضرورت شدیدہ کے وقت خون دینے کاعمل محض مباح ہے، کیونکہ جو چیز اپنی اصل کے لحاظ سے محظور و ممنوع ہوتی ہے ، ضرورت کے وقت صرف اس کی محظوریت مر تفع ہوتی ہے جس کور خصت واباحت کہتے ہیں،اس میں وجوب کا اثبات ایک امر زائد ہے،واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم واحکم۔

\_\_\_\_\_

## تجويزادارة المباحث الفقهية

"انسانی جان کے تحفظ کی ہر ممکن کوشش کرنا ہر مسلمان کاانسانی واخلاقی فریضہ ہے، اسی تناظر میں یہ مسئلہ ہے کہ اگر کسی مریض کی جان بچپانے کے لئے خون دینے کے لئے رمضان کاروزہ توڑنانا گزیر ہو جائے یعنی اس کے علاوہ مریض کی جان بچپانے کی کوئی اور متبادل شکل نہ ہو توالیسی صورت میں روزہ توڑنے سے صرف قضالازم ہوگی ، کفارہ واجب نہ ہوگا <sup>519</sup>۔

-----

------ حواشی -------

<sup>518 -</sup> اللباب في شرح الكتاب ج 1 ص٢٣٣ المؤلف : عبد الغني الغنيمي الدمشقي الميداني المحقق : محمود أمين النواوي الناشر : دار الكتاب العربي عدد الأجزاء : 4

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> - بموقعه چود ہوال فقهی اجتماع، منعقده ۴ تا ۲ جمادی الثانية **۳۳**۹ اهر، بمقام جامعه علوم القر آن جمبوسر گجرات

## مسائل جج

# منی ومز دلفہ میں جاجیوں کے لئے قصر

# وانمام كامسله 520

عہد نبوت سے لیکر ماضی قریب تک منی اور مز دلفہ مکہ سے الگ مستقل مقامات تصور کئے جاتے سے ، پہلے آبادیاں مخضر تھیں خود مکہ کی آبادی اتنی زیادہ نہ تھی، لیکن دنیا کے ہر حصہ کی طرح بلکہ زیادہ یہاں توسیعات کا عمل ہوااور مکہ معظمہ کے بلدیاتی حدود منی ومز دلفہ تک پہونچ گئے بلکہ خود مکہ معظمہ کی بہت سی ضروریات ان مقامات سے وابستہ ہوگئی ہیں اوراس طرح عملاً اب یہ دونوں مکہ معظمہ کے محلے بن چکے ہیں، اس لئے اصول کا تقاضایہ ہے کہ ان کو بھی مکہ معظمہ ہی کا حصہ قرار دیا جائے،

کسی مقام کوکسی شہر کا حصہ کب قرار دیاجائے گا؟ بنیادیں

(۱)اس لئے کہ کسی جگہ کو کسی شہر کا حصہ قرار دیئے جانے کے لئے عرف و تعامل میں چند چیزوں کو بنیاد بنایا جاتا ہے:

﴿ آبادی پھلتے ہوئے وہاں جا پہونچے، فقہاءنے مسافت قصرے آغاز کی بحث کے ضمن میں حدود آبادی کی جو تفصیلات ذکر کی ہیں ان میں متصل آبادیوں کو مقام واحد قرار دیا گیاہے: والصحیح ماذکر نا انہ یعتبر مجاوزة عمر ان المصر لا غیر

والصحيح مادكريا أنه يعتبر مجاورة عمران المصر لا عير الاإذا كانت ثمة قرية او قرى متصلة بربض المصر فحينئذ

------ حواش \_\_\_\_\_\_\_

520 - تحرير بمقام جامعه ربانی منورواشریف، ۲۰/ربیج الاول ۱۳۳۵ و

يعتبر مجاوزة القرى 521

ترجمہ: صحیح بات یہ ہے کہ شہر کی صرف آبادیوں سے نکلناضر ورک ہے،الایہ کہ وہال مضافات شہر میں کوئی ایک یاچند ملی جلی بستیال ہوں توان بستیوں سے نکلنے کے بعد ہی سفر شر وع ہوگا۔
و اشار إلیٰ أنه یشتر ط مفار قتہ ماکان من توابع موضع الاقامۃ کربض المصر و ہو ماحول المدینۃ من بیوت و مساکن فانہ فی حکم المصر و کذا القری المتصلۃ بالربض فی الصحیح وحد اگر پہلے آبادی ملی ہوئی تھی بعد میں فاصلہ ہوگیا تب بھی وہ آئی شہر کا حصہ مانا جائے گا: و إذا کانت قریۃ أو قری متصلۃ بالمصر لاقصر حتی یجاوز ہا و فی الفتاوی ایضا ان کان فی الجانب الذی خرج منہ محلۃ و فی الفتاوی ایمصر و فی القدیم کانت متصلۃ بالمصر لایقصر حتی یجاوز تاک المصر و فی المحلۃ قریۃ المصر و فی المحلۃ عن المحلۃ عن المحلۃ عن المحلۃ عن المحلۃ قریۃ

ایسے مقامات جہاں سے شہر ی ضروریات وابستہ ہوں، اسی لئے فناء شہریاربض شہر کو بھی شہر ہی کا درجہ دیا جاتا ہے، خواہ وہاں آبادی ہویانہ ہو:

والفناء ملتحق بالمصر شرعاًحتى جازت الجمعة والعيدان فيم ....إنما الحق بم فيما هو من حوائج اهلم المقيمين فيم لامطلقاً524

ﷺ کہ ایک غلوہ (تین سوسے کے کسی مقام سے اس قدر قریب ہوجائے کہ ایک غلوہ (تین سوسے چار سوگز کی مقدار) سے کم فاصلہ باقی رہ جائے اور اس مقام سے شہر کی ضروریات بھی وابستہ ہوں تواس کو بھی اسی شہر کا حصہ مانا جائے گا:

إن كان بينم وبين المصراقل من قدر غلوة ولم يكن بينهما مواش ما عواش ما مواش ما م

<sup>521 -</sup> المحيط البرباني في الفقه النعماني لبربان الدين مازه َّج ٢ ص ٨٨ ط داراحياء التراث العربي، فنّاويُ هنديه ج اص ١٣٩ - 522 - ر دالمحتارج اص ٢٦٨ ٣

<sup>523 -</sup> تبيين الحقائق للزيلعي ً (م سرم ) مع حاشية الشلبي َّج ا ص ٢٢٣ ط المطبعة الكبرى الاميرية بولاق قاهرة ساساجه 524 - تبيين الحقائق للزيلعي ً (م سرم ) مع حاشية الشلبي َّج ا ص ٢٢٣ ط المطبعة الكبرى الاميرية بولاق قاهرة ساساجه

مزرعة يعتبر مجاوزة الفناء ايضاً 525

بعض فقہاء نے اس کی حد ایک میل یا تین فرسخ اور بعض نے دو میل اور بعض نے چھ میل بھی مقرر کی ہے <sup>526</sup>

امام لک ؓ کے نز دیک توابع شہر کے لئے تین میل کی حدہے<sup>527</sup>

ہاسی طرح اگر حکومت شہر کے ساتھ کسی مقام کے انضام کا فیصلہ کرے تو وہ بھی شہر کا حصہ مانا جائے گا،اس لئے کہ بلدی حدود کی تعیین میں سرکاری احکامات کی بڑی اہمیت ہوتی ہے، جمعہ کی بحث کے ضمن میں فقہاء نے لکھا ہے کہ اگر چیکہ جمعہ کا جو از حفیہ کے نزدیک شہر کے ساتھ خاص ہے، لیکن اگر امام وقت یا حکومت کسی خالص دیہات میں بھی جمعہ کی اجازت دے دے تو وہاں جمعہ پڑھنا درست ہوگا:
یا حکومت کسی خالص دیہات میں بھی جمعہ کی اجازت دے دے تو وہاں جمعہ پڑھنا درست ہوگا:
لو صلوا فی القری لزمہم اداء الظہر وہذا إذا لم یتصل بہ حکم فان فی فتاوی الدیناری إذا بنی مسجد فی الرستاق بامر الامام فہو امر بالجمعۃ اتفاقاً علیٰ ماقال السر خسی 528

ترجمہ: اگر دیہاتوں میں جمعہ کی نماز پڑھیں تو دوبارہ ظہر پڑھنالازم ہوگا، مگریہ تھم اس وفت ہے جبکہ اس کے ساتھ امیر کا تھم مر بوط نہ ہو، اس لئے کہ فتاوی الدیناری میں ہے کہ اگر امام کے تھم سے کسی دیہات میں مسجد بنائی جائے، تو یہ گویا جمعہ کا تھم ہے اور یہاں بالا تفاق جمعہ جائز ہوگا، امام سر خسی گی رائے یہی ہے۔

اس کئے عہد قدیم سے ہی ہے بحث چلی آر ہی ہے کہ منی فناء مکہ میں شامل ہے یا نہیں؟ کئی فقہاء نے وہاں جواز جمعہ کی توجیہ کے ضمن میں آج سے صدیوں قبل اس کو فناء مکہ قرار دیا تھا، لیکن اکثر علماء نے اس توجیہ کویہ کہکر مستر دکر دیا تھا کہ در میانی فاصلہ اس کے فنا بننے سے مانع ہے اور منی کی آبادی ایام جج میں وقتی میں وقتی میں شید

<sup>525 -</sup> شرح فتح القدير للسيواسي (م ١٨١ج )ج٢ص ٣٣ ط دارالفكر بيروت

<sup>526 -</sup> بدائع الصنائع ج اص ٢٦٠

<sup>527 -</sup> روضة الطالبين ج ٢ص ٢٣، جواهر الاكليل ج اص ٩٦ بحواله الموسوعة

<sup>528 -</sup> حاشية ردالمحتار على الدر المختار لا بن عابدين في ٢ ص ١٣٨ ط دارالفكر بيروت ا ٢٣ اجيد

طور پر جدا گانہ شہر میں تبدیل ہو جاتی ہے، یعنی وہاں صرف ایام جج میں جمعہ پڑھنے کی اجازت ہے، دوسرے ایام میں نہیں، جبکہ بعض فقہاء کی رائے بیہ تھی کہ منی چو نکہ فناء مکہ میں شامل ہے اس لئے پورے سال وہاں جمعہ کی نماز ہوسکتی ہے:

ومنى مصر لاعرفات حتى تجوز الجمعةفى منى عندابى حنيفة وابى يوسف إذاكان الامام امير الحجازاو الخليفة ..... وقال محمد لاتجوز فيها لانها من القرى ..... ولهما انها تتمصر فى ايام الموسم .... بخلاف عرفة لانها فضاء و بمنى ابنية ودوروسكك وقولهم تتمصر فى ايام الموسم يشير إلى أن الجمعة لاتجوز فيها فى غير ايام الموسم لانها لا تبقى مصر أبعدها وقيل تجوز لانها من فناء مكة وهذا لا يستقيم الاعلى قول من قدر بفر سخين لان بينهما فر سخين و520 قال ابو حنيفة وابويوسف يجوز اقامة الجمعة بمنى فمن اصحابنا من قال لانهامن توابع مكة فصارت كربض المصر 530

اس کا مطلب میہ ہے کہ اگر میہ فقہاء منی و مزد لفہ کی آج کی صورت حال دیکھتے تو اس کے فناہونے کا ہر گزانکار نہ کرتے ،ان فقہاء کے زمانہ تک مکہ معظمہ اور منی کا فاصلہ خاصا تھا اسی لئے اکثر فقہاء کو اس کے فنا ماننے میں تامل رہا، گو کہ بعض فقہاء اس وقت بھی اس کے فناہونے کے قائل تھے اوران کا نظریہ عام طور پر رد کر دیا گیا تھا، لیکن آج کی صورت حال میں جب کہ مکہ کی آبادی منی تک پہونچ چکی ہے، آج اس نظریہ کو رد کر ذیا گیا تھا، لیکن آج کی صورت حال میں جب کہ مکہ کی آبادی منی تک پہونچ چکی ہے، آج اس نظریہ کو رد کر ذیا آسان نہیں ہے۔

### آبادی کی شرط

<sup>529 -</sup> تبيين الحقائق شرح كنزالد قائق للزيلعيُّ ج اص ٢١٨ ط دارا لكتب الاسلامي القاهر ة سلاسلامي

<sup>&</sup>lt;sup>530</sup> - حاشية الشلبي (المواجع) على التدييين ج السر ٢١٨ المطبعة الكبري الاميرية القاهرة سلاساجير

کے لئے استعمال کیا جاتا ہو،اس صورت میں اس کو فناء شہر کا درجہ حاصل ہو گا،مثلاً کھیل کو د کا میدان اور گھوڑ دوڑ کی جگہ وغیرہ:

يشترط مفارقة ماكان من توابع موضع الاقامة كربض المصروبو ماحول المدينة من بيوت ومساكن فانة في حكم المصروكذاالقرى المتصلة بالربض في الصحيح بخلاف البساتين ولومتصلة بالبناء لانها ليست من البلدة ولو سكنها ابل البلدة في جميع السنة او بعضها .....أن ميدان الحصا في دمشق من ربض المصروان خارج باب الله إلى القرية القدم من فنائم لانة مشتمل على الجبانة المتصلة بالعمران وهومعد لنزول الحاج الشريف ....وكذا المرجة الخضراء فانهامعدة لقصر الثياب وركض الدواب ونزول العساكر ....واراد بلمحلة في المسألتين ماكان عامراً اما لوكانت المحلة خرابا ليس فيها عمارة فلايشترط مجاوزتهافي المسألة الاولى ولو متصلة بالمصر كما لايخفى ... بخلاف ما صار منها بساتين ومزارع كالابنية في طريق الربوة 531

### آبادی سے اتصال کامعیار

(۳) دومقامات کے انضام کے لئے کسی ایک جانب سے بھی اتصال کافی ہے، ہر چہار جانب سے اتصال ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ فقہاء نے سفر کی نثر وعات کے معاملہ میں ایک جانب سے متصل آبادیوں کو ایک جگہ کے حکم میں رکھا ہے، اور ایک جانب سے دور تک پھیلی ہوئی آبادیاں عبور کرنے کے بعد ہی سفر کا آغاز تسلیم کیا ہے:

واطلق في المجاوزة فانصرفت من الجانب الذي خرج منه و لايعتبر مجاوزة محلة بحذام من الجانب الآخرفان كانت في الجانب الذي خرج منه محلة منفصلة عن المصروفي القديم كانت متصلة بالمصر لايقصر الصلوة حتى يجاوزتلك المحلة

<sup>531 -</sup> ردالمحتارج ۲ص ۱۲۱ ط دارالفكر بيروت ا۲۴ اهد

ولوجاوز العمر ان من جهة خروجه و كان بحذائه محلة من الجانب الآخر يصير مسافراًإذ المعتبر جانب خروجه 533

### منى ايك آباد علاقه

(۳) شہری اعتبار سے ہر اس خطہ کو آباد علاقہ قرار دیاجائے گاجہاں سال کے اکثر حصہ میں لوگوں کی سکونت رہتی ہے، منی اس لحاظ سے ایک آباد علاقہ ہے، دفاتر، مہمان خانے، اسپتال اور خیموں کی کثر ت نے اسے شہر میں تبدیل کر دیاہے، اسی لئے ہمارے فقہاء نے عرفات اور منیٰ میں فرق کرتے ہوئے صدیوں قبل یہ بات لکھی تھی، عرفات صرف فضا کانام ہے، وہاں کوئی رہائش یا عمار تیں نہیں ہیں، اس لئے ایام جج کے بجوم میں بھی وہ شہر نہیں قرار پائے گا جبکہ منیٰ میں مکانات اور سکو نتیں موجود ہیں اس لئے ایام جج میں اس کو شہر کا درجہ حاصل ہوگا، آج مختلف مناسبتوں سے پورے سال ہی وہاں چہل پہل رہتی ہے، ضروریات کی تمام چیزیں بھی میسر ہیں، اس لئے اب وہ کلیتاً آباد علاقہ میں تبدیل ہو چکا ہے، موسم جج کی قید نہیں رہی:

و لانہا بمنز لنہ المصر فی ہذم الایام لما فیہا من الابنیۃ و الاسواق المر کبۃ 534

لان لها (منى) بناء وينقل اليها الاسواق ويحضرها وال يقيم الحدودوينفذ الاحكام فالتحق بسائر الامصار بخلاف عرفات فانها مفازة فلاتتمصر باجتماع الناس وحضرة السطان<sup>535</sup> ولهما انها تتمصر في ايام الموسم بخلاف عرفة لانها فضاء وبمنى ابنية ودور وسكك و قولهم تتمصر في ايام الموسم يشير إلى أن الجمعة لا تجوز فيها في غير ايام الموسم

<sup>------</sup> حواشی ------

<sup>&</sup>lt;sup>532</sup> - البحرالرائق لابن نجيم الحفلي (م <u>• ٩٧ ج</u>)ج ٢ ص ١٣٩ ط دار المعرفة بيروت

<sup>533 -</sup>ردالمخارج ۲ص۱۲۱

<sup>534 -</sup> المبسوط للسر خسي مج من 4 وارالفكر بير وت اس إح

<sup>&</sup>lt;sup>535</sup> - بدائع السلطان لاکاسانی (<u>ک۸۵ھ</u>) ج۲ ص۲۹۲ ط دارا لکتب العلمية بيروت ۲ <u>۴ ممارچي</u>

لانها لاتبقى مصراً بعدها536

وكذا القرى المتصلة بالربض فى الصحيح بخلاف البساتين ولو متصلة بالبناء لانها ليست من البلدة ولو سكنها ابل البلدة فى جميع السنة او بعضها 537

## آبادی کے لئے مکانات کی شرط

(۵) کوئی و سیجے و عریض میدان جب آبادی کے در میان آجائے تو وہ اس آبادی کا حصہ قرار پائے گا، اس لئے کہ بھری آبادی کے بہاتھ اس کے ساتھ اس کے ساتھ اس کے باتھ اس کے مضافاتی علاقے حرم پاک سے وابستہ مقاصد وضر وریات کے لئے استعال میں لایا جاتے ہیں اور معتبر اطلاعات کے مطابق وہاں گاڑی پارکنگ، رابطہ عالم اسلامی اور دیگر دفاتر اور اسپتالوں نے اس کو انتہائی ضرورت والامقام بنادیا ہے۔

"منی کی موجودہ صورت حال ہے ہے کہ محلہ شیشہ کی طرف سے بغیر کسی پہاڑی رکاوٹ کے جمرات کامیدان عمار توں سے مل گیا ہے، یہی صورت "ریع صدقی "کی طرف سے ملنے والی سڑک سے بھی ہے، اس کے علاوہ "عزیز یہ شالیہ "اور منی کے در میان پہاڑیاں حاکل ہیں، ان میں اتصال کے لئے کئی سر نگیں بنائی گئ ہیں، ہر سرنگ کی لمبائی آدھے کلومیٹر سے زیادہ ہی ہے تاہم مز دلفہ کی جانب ملنے والی پہاڑی پر شاہی محل تغمیر کیا گیا ہے، جو کافی دور تک عزیز یہ اور منی کی جانب دونوں پہاڑیوں کا احاطہ کئے ہوئے ہے، اس کے بالمقابل کو ئتی مسجد کی جانب بھی پہاڑیوں میں سرنگ بنائی گئ ہیں، جہاں دوسری جانب معیصیم کی قربان گاہیں ہیں" کو ئتی مسجد کی جانب بھی پہاڑیوں میں سرنگ بنائی گئ ہیں، جہاں دوسری جانب معیصیم کی قربان گاہیں ہیں" ان میدان الحصا فی دمشق من ربض المصدر و ان خار ج باب اللہ إلی القریۃ القدم من فناۂ لانۂ مشتمل علی الجبانۃ المتصلۃ بالعمر ان و ہو معد لنزول الحاج الشریف . . . . . و کذا المرجۃ بالعمر ان و ہو معد لنزول الحاج الشریف . . . . . و کذا المرجۃ

<sup>536 -</sup> تبيين الحقائق شرح كنزالد قائق للزيلعيُّ ج اص ٨

<sup>&</sup>lt;sup>537</sup> -ردالمختارج ۲ص۱۲۱

الخضراءفانهامعدةلقصرالثياب وركض الدواب ونزول العساكر 538

## اگر بعض محلے شہر سے فاصلے پر ہوں

(۲) اگر بعض محلے شہر سے فاصلے پر ہوں کیکن عرف یابلدیاتی نظام میں ان کواسی شہر کا حصہ ماناجا تا ہو، تو فاصلہ کی وجہ سے کوئی فرق نہیں پڑے گا اور ان محلوں کو شہر کا حصہ قرار دیا جائے گا، کتب فقہ میں بیہ تذکرہ ملتاہے کہ اگر کسی دور میں کوئی محلہ شہر سے متصل تھالیکن بعد کے کسی دور میں فاصلہ ہو گیا تو فاصلہ کے باوجود عرف قدیم کی بنایر اس محلہ کواسی شہر کا حصہ قرار دیا جائے گا:

فان كانت فى الجانب الذى خرج منه محلة منفصلة عن المصر وفى القديم كانت متصلة بالمصر لايقصر الصلوة حتى يجاوز تلك المحلة 539

من جاوز بیوت مصره ولم یذکر القریة لانها تابعة فی الحکم ولیس بتغلیب کما ظن وہی جمع بیت ماوی الانسان من نحو حجر او خشب او صوف ویدخل ماکان من محلم منفصلة و فی القدیم کانت متصلة و تدخل فی بیوت المصر رابضة 540 اس اصول برعدل، شر الع اور منی ومز دلفه سب مکه معظم ہی کے محلے ہیں۔

## فناءشهر کی تعریف

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> -ر دالمختارج ۲ص۱۲۱

<sup>539 -</sup> البحر الرائق لابن نجيم الحفلي (م و ١٩٠٠) ج٢ص ١٣٩ ط دار المعرفة بيروت

<sup>540 -</sup> مجمع الانهرشرح ملتقى الابحر لشيحى زادهٌ (م ٨٧٠ فيه هه) ج اص ٢٣٨ ط دارا لكتب العلمية بيروت ١٩٧٩ هي

ہے، گھوڑ دوڑ کامیدان، تیر اندازی کامقام، مُر دول کے دفن کی جگہ، مٹی تیجینکنے کی جگہ، سرائے، فوجی کیمپ، حاجیوں کی قیامگاہیں، جانوروں کا اصطبل، جمعہ پڑھنے کی جگہ، کارخانہ وغیرہ، فقہاء نے یہ بھی صراحت کی ہے کہ شہر کے جھوٹے اور بڑے ہونے کے لحاظ سے ضروریات میں فرق ہوسکتا ہے:

واماالفناء وهو المكان المعد لمصالح البلد كركض الدواب ودفن الموتى والقاء التراب لمصالح البلد كركض الدواب ودفن الموتى والقاء التراب .....لان الجمعة من مصالح البلد.....وهو معدلنزول الحاج الشريف .....وكذا المرجة الخضراء فانها معدةلقصر الثياب وركض الدواب ونزول العساكر.....ان الفناء يختلف باختلاف كبر المصروصغره فلايلزم تقديره بغلوة الخ541

إلاعلى قول من قدر الفناء بفرسخين وقيل بمنتهى حد الصوت إذا صباح في المصر او أذن مؤذن فمنتهى صوتم فناء المصر 542

### منی کی حیثیت

(۸) اطلاع کے مطابق آج کل عمرہ کرنے والوں کی کثرت کی بناپر جمرات کے ارد گرد بڑے میدانوں کو حکومت کی طرف سے گاڑیوں کی پار کنگ کے لئے استعال کیا جاتا ہے،اس لحاظ سے بلاشبہ منی کومصالح بلد میں شار کیا جاسکتا ہے، فقہاء نے مصالح بلد میں نزول الحاج اور رکض الدواب وغیرہ کاذکر کیا ہے، بڑی حد تک ان کو گاڑیوں کی پار کنگ سے مناسبت ہے۔

<sup>541 -</sup>ردالمخارج ۲ ص ۱۲۱

<sup>542 -</sup> تبيين الحقائق للزيلعيُّ ج اص٢١٨

فاصلے سمٹ جائیں توان کوالگ الگ مقام قرار دیئے جانے کی کوئی وجہ نہیں ہوگی:

قال محمد لاتجوزفيها لانها من القرى .....وقيل تجوز لانها من فناء مكة وبذالا يستقيم إلاعلى قول من قدر بفر سخين لان بينهما فر سخين 543

وليست من فناء مكة لان بينهما اربع فراسخ...وقد قال في المصباح المنير ومنى موضع عن مكة فرسخ قولم العيني اي والكمال ايضاً 544

اسی طرح شیخین کی طرف سے جن فقہاء نے جواز جمعہ کی توجیہ کرتے ہوئے منیٰ کو فناء مکہ میں شار کیا ہے، گویاوہ ان دونوں کو ایک ہی مقام تصور کرتے ہیں، اسی لئے انہوں نے قول راجح کے مطابق ایک شہر میں کئی جگہوں پر جواز جمعہ کا نظریہ اختیار کیا ہے:

تودى الجمعة في مصرواحدفي مواضع كثيرة وهوقول ابي حنيفة ومحمد وهوالاصح لان في الاجتماع في موضع واحد في مدينة كبيرة حرجاً بيناً وبو مدفوع 545

(۱۰) اگر حکومت کی طرف سے دومقامات کے انضام کا فیصلہ کیا جائے تو شرعاً یہ فیصلہ قابل قبول ہو گااور قصر وانتمام کے مسئلہ میں اس کومقام واحد تصور کیا جائے گا۔

### منى ميں جمعه كامسكه

<sup>543 -</sup> تبيين الحقائق شرح كنزالد قائق للزيلعي تحاص ٢١٨

<sup>544 -</sup> حاشية الشلبي ج اص ٢١٨

<sup>&</sup>lt;sup>545</sup> - تبيين الحقائق شرح كنزالد قائق للزيلعي جاص ٢١٨

قرار دینے اور نہ فناء شہر ہونے کی نفی فرماتے ،اس لئے آج وہاں جمعہ کی نماز بالا تفاق جائز ہونی چاہئے ،عبارتیں پہلے گذر چکی ہیں <sup>546</sup>

## "منى مناخ من سبق "كامفهوم

(۱۲) حدیث پاک منی مناخ من سبق "کامطلب ہے ہے کہ منی پر کسی کو حق ملکیت حاصل نہیں ہے ،اور نہ اس کے توقیفی حدود میں مستقل مکانات بنائے جاسکتے ہیں ،ور نہ حاجیوں کوبڑی مشکلات پیش آئیں گی، بلکہ ان کا حکم مساجد، عید گاہوں، عام راستوں اور بازاروں کی بیٹھکوں کی طرح ہے کہ جو شخص پہلے پہونچ جائے وہ اپنی جگہ حاصل کر سکتا ہے ،اور اس کی مقبوضہ جگہ سے اسے بر طرف نہیں کیا جاسکتا، ..... یعنی منی میں استحقاق تعمیر کی وجہ سے نہیں بلکہ سبقت کی بنایر حاصل ہو گا:

ليس مختصا باحد إنما هو موضع العبادات من رمى وبذبح وحلق وغيربا فلايجوز البناء فيها لاحد لئلا يكثر بها البناء فتضيق على الحاج وهى غير مختصة باحد بل هى موضع للمناسك ومثلها عرفة ومزدلفة ....انه لااستحقاق لاحدبمنى إلا بحكم الاناخة بها لقضاءالنسك ثم بنى بعدذلك بها لكن فى غير موضع النسك ثم اخربت قال ورأيت بمدينة السلام يوم الجمعة كل احد ياتى بحصير أو خمرة بفرشهافإذا دخل الناس تحاموها فانكرته ....وهذا اصل فى جوازكل مباح للانتفاع به دون الاستحقاق والتملك 547

والمعنى أن الاختصاص فيم بالسبق لابالبناء فيم اى بذا مقام لااختصاص فيم لاحد..... وكذلك حكم الشوارع و مقاعد الاسواق 548

مگراس سے بیہ مفہوم نہیں نکاتا کہ بیہ ہمیشہ کے لئے غیر آباد مقام کی حیثیت سے بر قراررہے گا،

------ حواشی ------

<sup>546 -</sup> تبيين الحقائق شرح كنزالد قائق للزيلعي ج اص٢١٨ وغيره

<sup>547 -</sup> فيض القدير للمناوي (م إسب في ص ١٦٠ ص ١٦٨

<sup>548 -</sup> مر قاة المفاتيح لملاعلى القارى (م من في المعانية هـ) ج ف ص ٩٩

اس کئے کہ کسی جگہ کے آباد ہونے کے لئے لازم نہیں کہ وہاں لوگ مالکانہ حیثیت ہی سے رہیں، یہاں کی آبادی ملکیت کے ساتھ نہیں بلکہ حق سبقت کے ساتھ وابستہ ہے،اگر منی فطر تأغیر آباد ہو تا تواس میں سال کے کسی موسم میں شہر بننے کی صلاحیت نہ ہوتی، جبکہ حضرت امام ابو حنیفہ نہی کے دور میں یہ مسئلہ بیدا ہو گیا تھا کہ ایام جج میں مین شہر کے حکم میں ہو تا ہے یا نہیں ؟اور حضرت الامائم نے فتویٰ دیا تھا کہ موسم جج میں یہ شہر کے حکم میں ہو تا ہے یا نہیں ؟اور حضرت الامائم نے فتویٰ دیا تھا کہ موسم جج میں یہ شہر کے حکم میں ہے اور یہاں جعہ کی نماز قائم کی جائے گی۔

اسی طرح یہ حدیث منی کے مخصوص میدان سے باہر کی اراضی پر مکانات بنانے سے نہیں روکتی، خود عہد قدیم میں بھی منی میں بہت سے مکانات کا تذکرہ ملتا ہے اور فقہاء نے نہ صرف یہ کہ ان کو غیر قانونی نہیں قرار دیا بلکہ ان کی وجہ سے منی کی مدنیت پر استدلال کیا ہے ،اگر مخصوص میدانوں میں اس مصلحت کے پیش نظر مستقل عمار توں کی اجازت نہ دی جائے کہ ان کا استعال دو سرے بلند مقاصد کے لئے ہو تا ہے لیکن آب نظر مستقل عمار توں کی اجازت نہ دی جائے کہ ان کا استعال دو سرے بلند مقاصد کے لئے ہو تا ہے لیکن آس پاس کی آبادیاں ان میدانوں سے مل جاتی ہوں تو یہ جغرافیائی طور پر ایک ہی اکائی قرار دی جائے گی ، بڑے شہر وں میں تفریح اور کھیل کے میدان بھی ہوتے ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی ہوتے ہیں ، بہت سی جگہیں ضرورت کے لئے خالی رکھی جاتی ہیں ، چیہ چیہ پر مکانات کی تلاش بڑی سادگی اور بے خبری کی بات ہے۔

## اگر قصرواتمام کی جہتوں میں اختلاف ہو جائے

(۱۳) اگر تجھی انسان کے ساتھ الیں حالت پیش آئے کہ نماز کے قصر واتمام کی جہتیں اس پر مشتبہ ہو جائیں، تو فقہ کے عام اصول کے مطابق صورت اتمام کو ترجیح دی جائے گی، اس لئے کہ اتمام اصل حکم ہے اور قصر سفر کے ساتھ خاص ہے، لیکن جب حالت سفر مشکوک ہو جائے تو اصل حکم باقی رہے گا، بعض فقہی تضریحات سے اس کا ثبوت ماتا ہے:

إذا افتتح الصلوة في السفينة حال اقامتم في طرف البحر فنقلماالريح وهو في السفينة و نوى السفر يتم صلاة المقيم عندابي يوسف خلافاً لمحمد لانم اجتمع في بذم الصلاة ما يوجب الاربع ومايمنع فرجحنامايوجب الاربع احتياطاً أه وفيم ايضاً ومن حمل غيره ليذبب معم والمحمول لايدري اين يذبب

معم فانم يتم الصلاة حتى يسير ثلاثاً لانم لم يظهر المغير 549 لانم اجتمع الموجب للاتمام ومايمنعم فرجحنا الموجب احتياطاً 550

### تجاويزادارة المباحث الفقهية

"ادارة المباحث الفقهية جمعية علماء هندكے زير انهمام دسويں فقهی اجتماع منعقده ١٠٠٥ / مارچ ١٠٠٤ عين موجوده زمانے ميں منی ومز دلفه ميں قصرواتمام كے مسكه پرتمام بحث و شخيص كے باوجودايك رائے پر اتفاق نه ہوسكا، بلكه تين نقطهائے نظر سامنے آئے، جو ذيل ميں درج ہيں:

(۱) منی و مز دلفہ مشعر ہونے کی وجہ سے اپنی ایک استقلالی حیثیت رکھتے ہیں ،اس لئے وہ قصر واتمام کے باب میں بھی مکہ مکر مہ کے تابع نہیں ہوسکتے۔

(۲) منی ومز دلفہ مکہ مکرمہ کانہ تو جزوہیں اور نہ ہی اس کے فنائے متصل ،اس لئے وہ قصر وانتمام کے باب میں مکہ مکرمہ کے تابع نہ ہونگے۔

(۳) منی ومز دلفہ موجودہ وقت میں مکہ مکر مہ کامحلہ یا کم ان کم اس کا فنائے متصل بن چکے ہیں، اس لئے احکام سفر میں بھی وہ مکہ مکر مہ کے تھکم میں ہوں گے، البتہ اس کی مشعریت اور شرعی حدود توقیفی ہیں جونا قابل تغیر ہیں۔

چونکہ اجتماع میں کسی ایک رائے پر اتفاق نہ ہوسکااس لئے اجتماع عام لوگوں کو اختیار دیتا ہے کہ مذکورہ آراء میں سے جس کو جس مفتی کی رائے پر اعتماد ہواس پر عمل کرے اور جس کی رائے اس کے خلاف ہواس پر طعن و تشنیع سے پر ہیز کرے 551۔

<sup>&</sup>lt;sup>549</sup> - البحر الرائق ج ٢ ص ١٣٩، و كذا في ر دالمحتار لا بن عابدين ي ٢ ص ١٢٢

<sup>550 -</sup> حاشیة الطحطاویؒ (۱۳۳۱ه ) علی مر اتی الفلاح ج اص ۲۷۲ ط المطبعة الکبر لے الامیریة بولاق مصر ۸ اسلامیر 551 - فقهی اجتماعات کے اہم فقهی فیصلے و تجاویز ص ۹۱،۹۰

## مج میں رمی جمار کے او قات 552

"ر می جمار" جج کے معروف اعمال میں سے ہے، "ر می " کے لغوی معنیٰ ہیں پھینکنا،،الزام لگانا، <sup>553</sup> قر آن کریم میں بیہ لفظ دونوں ہی معنوں میں استعال ہوا ہے، ر می جمار کے معنیٰ ہیں حچوٹے کنکر

يجينكنا 554

شریعت کی اصطلاح میں "رمی جمار" کی تعریف ہے:

وفى عرف الشرع هو القذف بالحصى فى زمان مخصوص ومكان مخصوص وعدد مخصوص 555

ترجمہ: مخصوص وقت میں مخصوص مقام پر مخصوص گنتی کے ساتھ کنکر پھینکنا۔

جمرات تين ہيں:

(۱) جمر ہُ اولیٰ: اس کو " جمر ہُ صغریٰ " بھی کہتے ہیں ، منیٰ میں مسجد حنیف کے بعدیہ پہلا اور قریب

ترین جمرہ ہے۔

(۲) جمر ہُ ثانیہ:اس کو "جمر ہُ وسطی" بھی کہتے ہیں ،اس لئے کہ یہ "جمر ہُ اولیٰ اور جمر ہُ عقبہ "کے در میان واقع ہے۔

(٣) جمر هُ عقبه: اس کو "جمر هُ کبریٰ " بھی کہتے ہیں، یہ مکه کی طرف منیٰ کا آخری جمرہ ہے۔

۱۰ تا۱۳ / ذی الحجه کی تواریخ میں پانچ (یا اس سے زائد) ہاتھ کی دوری سے ان جمرات پر سات

------ حواشی ------

<sup>552</sup> تحرير بمقام جامعه ربانی منور داشریف، بتاریخ ۱۰ زی الحجه ۲۸ م

553 \_ القاموس المحيط للفير وزآبادي، لسان العرب لا بن منظور ، الصحاح للجوهري، الموسوعة الفقهية • 10 / ٢٣

554 \_ بدائع الصنائع للكاساني ٢/٣٢٣

555\_ بدائع الصنائع ٢/٣٢٣

سات کنگریاں بھینکنے کو حج کی اصطلاح میں "ر می جمار" کہتے ہیں<sup>556</sup>

اگر کنگریاں جمرات پر نہ پڑیں، اور اس کے قریب تین ہاتھ یا کم ایک ہاتھ کے فاصلہ پر گر جائیں، تو بھی رمی جمرات کے حکم کی تغمیل ہو جائے گی<sup>557</sup>

### حکمت ر می

رمی دراصل ایک یادگاری عبادت ہے ، جو شیطان اور باطل طاقتوں سے اظہار نفرت کے لئے علامتی طور پر اس امت میں باقی رکھا گیاہے ، اس تھم کے پیچھے ایک یاد گار واقعہ ہے ، جس کا ذکر حدیث اور تاریخ کی کتابوں میں آیاہے ، بیہتی میں حضرت ابن عباس گی روایت آئی ہے ، فرماتے ہیں کہ:

"جب حضرت ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام حکم الہی (بیٹے کی قربانی) کی تعمیل کے لئے چلے توشیطان جمرۂ عقبہ کے نزدیک سامنے آیا، تو آپ نے اسے سات کنگریاں ماریں، یہاں تک کہ وہ زمین میں دھنس گیا، پھر دو سرے جمرہ کے پاس نظر آیا تو آپ نے دوبارہ اسے سات کنگریاں ماریں، یہاں تک کہ وہ پھر زمین میں دھنس گیا، پھر تیسرے جمرہ کے پاس سامنے آیا تو آپ نے اسے سہ بارہ سات کنگریاں ماریں، یہاں تک کہ وہ زمین میں دھنس گیا، پھر تیسرے جمرہ کے پاس سامنے آیا تو آپ نے اسے سہ بارہ سات کنگریاں مارین، یہاں تک کہ وہ ابراہیم گی اتباع میں ہے 858

<sup>556</sup> \_ ہدایہ مع فتح القدیر ۴۹۹ ۲

<sup>557</sup> \_ فتح القدير 699 × ٢

<sup>558</sup> \_ السنن الكبري لا بي بكر احمد بن الحسين البيهقي، باب ماجاء في بدءالر مي: ١٥٣ ـ ٥/

باز نہیں آیا تھا تو اس عظیم باپ کے تمام فرزندوں پر لازم کر دیا گیا کہ وہ اس شیطانی مزاحمت کا اجتماعی مقابلہ کریں، تو جمرات دراصل شیطانی قوتوں کی یاد گار ہیں، ان ستونوں میں کچھ رکھا ہوا نہیں ہے، اصل یہ مقامات ہیں جہاں اللہ کے دشمن (شیطان) نے اللہ کے دوست (حضرت ابراہیم اکوشکار کرنے کی کوششیں کی تھیں۔

اس طرح اس دین میں امر بالمعروف اور حب فی اللہ کے اجتماعی مواقع کی طرح نہی عن المنکر اور بغض فی اللہ کے بھی اجتماعی مواقع فراہم کئے گئے، کہ جب تک ان دونوں کا توازن امت میں صحیح طور پر قائم نے ہو، وہ راہ اعتدال پر گامزن نہیں رہ سکتی۔

دنیاکے مذاہب میں اسلام واحد مذہب ہے جہاں ظلمت ووحشت، اور ضلالت و سرکشی کے خلاف علامتی نفرت کا اجتماعی مظاہر ہ ہوتا ہے، پس بیہ دین فطرت اور صراط مستقیم ہے۔
" ان هٰذا صدر اطبی مستقیماً فااتبعوہ "559
ترجمہ: بلاشبہ میر ایہ راستہ سیدھا ہے اس کی اتباع کرو۔

حکم شرعی

"رمی جمار" اکثر علاء کے نز دیک واجب ہے ، حج کے ارکان یا فرائض میں شامل نہیں ہے <sup>560</sup> امام زہری ؓ، علامہ ابن حزم ؓ اور بعض علاء ظواہر کو اختلاف ہے ، ان کے نز دیک بیہ فرض ہے <sup>561</sup>مگر اس قول کو مخالف اجماع قرار دیا گیا ہے <sup>562</sup>

ر می جمار کے وجوب کے لئے متعد دروایات پیش کی جاتی ہیں، مثلاً:

<sup>559 -</sup> الانعام: ١٥٣

<sup>560</sup> \_ بدائع الصنائع: ٢/٣٢٢

<sup>&</sup>lt;sup>561</sup> ـ المحلى لا بن حزم ، كتاب الحج، مسئله ۸۳۵

<sup>562</sup> \_ الموسوعة الفقهية: ١٥١ / ٢٣

کہ میں نہیں جانتا شاید اس حج کے بعد دوبارہ حج کر سکوں <sup>563</sup>

🖈 حضرت عبد الله بن عمر وابن العاص ٌروايت كرتے ہيں كه:

"رسول الله صَلَّى اللهِ عَلَیْهِ مِن فِی جِمَّة الوداع کے موقع پر منی میں و قوف فرمایا تا کہ لوگوں کے سوالات کے جواب دیں، ایک آدمی نے سوال کیا کہ میں نے بے شعوری میں ذبح سے پہلے ہی حلق کر لیا، تو آپ صَلَّا اللَّهِ مِن نے ارشاد فرمایا اب ذبح کر لو پچھ حرج نہیں، ۔ ایک دوسر بے شخص نے پوچھا کہ میں نے رمی سے قبل قربانی کرلی" آپ نے فرمایا رمی کر لو پچھ حرج نہیں، ۔

امر وجوب کے لئے ہو تا ہے اور اخبار آ حاد سے فرضیت ثابت نہیں ہوتی، نیز اس میں نیابت جاری ہو سکتی ہے، جب کہ ارکان و فرائض میں نیابت نہیں ہو سکتی۔

### ر می کاونت

شریعت نے رمی کے لئے ایک وقت مقرر کیا ہے، رمی کے لئے چاریوم مقرر ہیں، ۱۰ تا۱۱/ذی الحجہ، پہلے دن کویوم النحر اور بقیہ تین دنوں کوایام تشریق کہاجا تاہے، قرآن کریم میں ہے:

"و اذکر و اللہ فی ایام معدو دات فمن تعجل فی یومین فلا اثم علیہ ومن تأخر فلا اثم علیہ لمن اتقی و اتقو الله و اعلمو اانکم الیہ تحشر ون 565

ترجمہ: اور اللہ کا ذکر کرو مخصوص دنوں میں جو پہلے دودنوں میں جلدی کرکے چلا جائے تو کوئی گناہ نہیں اس کے لئے جو تقویٰ جائے تو کوئی گناہ نہیں اس کے لئے جو تقویٰ اختیار کرے اور جان لو کہ تم اس کے پاس جمع کئے جاؤگے۔

البتہ ان تمام دنوں کے وظائف میں فرق ہے اور اس سلسلے میں احادیث کے مضامین متنوع وارد

------ حواشی ------

<sup>563 -</sup> صحيح مسلم، كتاب الحج: ٩/٣٣

<sup>564</sup> \_ بخاري مع الفتح: ١٨٠٠ / ا- صحيح مسلم: ٢/٩٢٨

<sup>565</sup> \_ سورة البقرة: ٢٠٣٠

ہوئے ہیں، جن کی بناء پر فقہاء کے در میان بھی بعض چیزوں میں اختلاف رائے واقع ہواہے، جس کی مختصر تفصیل پیش کی جارہی ہے۔

## ر می بتاریخ ۱۰ / ذی کحجه

۱۰/ ذی الحجہ کو ہاتفاق فقہاء صرف جمر ہُ عقبہ (بڑے جمرہ) کی رمی واجب ہے،اس کاوفت کب سے شر وع ہو تاہے اس میں فقہاء کے در میان اختلاف ہے۔

حنفیہ کی رائے میہ ہے کہ صبح صادق ہی سے اس کا وقت شروع ہو جاتا ہے، اور دوسرے دن کی صبح صادق تک اس کا وقت جو از باقی رہتا ہے، البتہ وقت مسنون طلوع آفاب کے بعد سے زوال تک ہے، زوال کے بعد سے ڈوال تک ہے، زوال کے بعد سے گیارہ کی صبح صادق کے بعد سے غروب تک وقت جو از ہے کوئی کر اہت نہیں، اور غروب آفتاب کے بعد سے گیارہ کی صبح صادق تک، یا ۱۰ کی صبح صادق سے طلوع آفتاب تک کا وقت وقت جو از ہے، مگر کر اہت سے خالی نہیں۔ 566 مگر وقت جو از میں میہ کر اہت غیر معذورین کے لئے ہے، اگر کوئی شخص (مرض، کمزوری، از دھام وغیرہ) کی بنایر غیر مسنون او قات میں رمی کر ہے تو کوئی کر اہت نہیں۔

#### شامی شکھتے ہیں:

ويكره للفجراى من الغروب الى الفجروكذا يكره قبل طلوع الشمس بحر وهذا عند عدم العذر فلااساءة برمى الضعفة و لا برمى الرعاة ليلاً كما في الفتح567

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> - ہدایہ مع فتح القدیر لابن هام: ۵۱۱ / ۲ – ر دالمحتار: ۳/۴۷

۳/مردالمخار: ۲۸ مراسم <sup>567</sup>

کرلے تواس نے براکیا مگراس پر کچھ نہیں ہے ، مذہب حنفی کے اکثر فقہاء کامذہب اسی طرح ہے <sup>568</sup>

حضرت امام ابویوسف گی رائے میہ ہے کہ رمی کا وقت پہلے دن زوال تک ہی ہے ، اس کے بعد قضا ہو جاتی ہے ، کیونکہ بعد کے تینوں دنوں میں رمی کا وقت زوال سے شر وع ہو جاتا ہے ، اور نصف آخر میں اس کا وقت رہتا ہے ، تو پہلے دن رمی کا وقت زوال تک رہنا چاہئے تا کہ نصف اول میں اس کی ادائیگی ہو<sup>569</sup>

ہار کوئی شخص گیار ہویں ذی الحجہ کی صبح صادق تک رمی نہ کرے تو حضرت امام ابو حنیفہ ؓکے نزدیک و حضرت امام ابو حنیفہ ؓکے نزدیک دم واجب نزدیک مناقھ دم بھی واجب ہوگا، قضا کاوقت پورے ایام تشریق ہیں، صاحبین ؓکے نزدیک دم واجب نہیں ہوگا، حضرت امام شافعی ؓ کی بھی یہی رائے ہے ، دراصل صاحبین کے نزدیک رمی کوئی موقت عمل نہیں ہے 570

ہالکیہ کی رائے آغاز وقت کے بارے میں وہی ہے جو حنفیہ کی ہے یعنی ۱۰ تاریخ کی صبح صادق سے رمی کا وقت جو از نثر وع ہوجاتا ہے ، ایک روایت میں امام احری کی رائے بھی یہی ہے ، مگر ان کا مشہور مسلک اس کے خلاف ہے ، البتہ انتہائے وقت کے سلسلے میں ان کی رائے مختلف ہے ، ان کے نزدیک غروب آقاب پررمی کاوقت ختم ہوجاتا ہے ،اس کے بعد قضا کے ساتھ دم بھی ادا کرناہو گا 571

ﷺ خشافعیہ کے نزدیک یوم النحر کے نصف شب ہی سے رمی کاوقت جواز شروع ہو جاتا ہے بشر طیکہ اس سے قبل وہ و قوف عرفہ کرچکاہو،ان کے نزدیک وقت کی تقسیم اس طرح کی گئی ہے:

- (۱) افضل وقت: طلوع آ فتاب سے زوال تک
- (۲) وقت اختیار: زوال سے غروب آ فتاب تک

------ حواشی ------

<sup>568</sup> \_ردالمحارلا بن عابدين: ٢/٣٦٩

<sup>569</sup> \_ المبسوط: ۲۴/۲۸، بدائع الصنائع:۲۳/۲۳ سر۲۳

<sup>570</sup> \_ بدائع الصنائع: ٢/٣٢٧

<sup>571</sup> \_ الشرح الكبير: ۴۸/ ۲/ شرح الرسالة بحاشية العدوى: ۷۷/ ۱/ بحواله الموسوعة الفقهية

### (۳) وقت جواز: آخری ایام تشریق تک به <sup>572</sup>

خنابلہ نے وقت کی صرف دوقتمیں کی ہیں، ان کے نزدیک بھی رمی کاوقت نصف شب سے شروع ہوجا تاہے، مگر افضل وقت طلوع آ فتاب کے بعد سے زوال تک ہے،اور وقت جواز زوال سے غروب تک ہے ،غروب کے بعد وقت ختم ہوجا تاہے <sup>573</sup>

### متعلقه روايات يرايك نظر

اس سلسلے میں جوروایات کتب حدیث میں آئی ہیں، اور جن کو ائمۂ کرام نے اپنے پیش نظر رکھا ہے،ایک نظر ان پر بھی ڈال لینامناسب ہو گا:

کے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہاروایت کرتی ہیں کہ ہم لوگ جب مز دلفہ پہونچ تو حضرت سودہؓ نے اپنے جسم کے بھاری پن کی وجہ سے رسول اللہ صَلَّا اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰہِ سے اجازت لی کہ وہ لوگوں کی بھیڑ سے قبل منی روانہ ہو جائیں، رسول اللہ صَلَّی اللّٰہِ عَلَیْ اُللّٰہِ اجازت مرحمت فرمادی اور وہ راتوں رات منی پہونچ گئیں، اور ہم لوگ صبح تک مز دلفہ ہی میں مقیم رہے، صبح جب تمام لوگوں کے ساتھ حضرت عائشہؓ منی پہونچیں اور وہاں انسانوں کا ہجوم دیکھاتو فرماتی تھیں کہ کاش سودہؓ کی طرح میں بھی رات ہی چلی آتی تو مجھے بے پناہ خوشی ہوتی ہوتی 574

اس حدیث سے ظاہر ہو تا ہے کہ مز دلفہ سے منی رات آنے کی اجازت ہے مگر اس میں اس بات کاذکر نہیں ہے کہ حضرت سودہؓ نے منی آکر رمی بھی رات ہی میں کرلی تھی، روایت خاموش ہے ممکن ہے کہ صبح صادق کے بعد ہی رمی کی ہو جیسا کہ دو سری روایت سے سمجھ میں آتا ہے، اور پہلے اس لئے بہونچ گئیں تا کہ پہلے وحلہ میں فارغ ہو جائیں، اگر ایسا ہے تو حنفیہ کے نقطۂ نظر سے بھی کچھ حرج نہیں، اس لئے کہ صبح تا کہ پہلے وحلہ میں فارغ ہو جائیں، اگر ایسا ہے تو حنفیہ کے نقطۂ نظر سے بھی کچھ حرج نہیں، اس لئے کہ صبح

<sup>&</sup>lt;sup>572</sup> به المجموع للنووي: ۲/۱۶۲، فتح الباري: <sup>572</sup>

<sup>573</sup> \_ المغنى مع الشرح الكبير: ۴۵۹،۲/۲۵۸، المقنع: ۴۵۹،۲/۲۵۸ انزاد المعاد لا بن قيم: ۲۵۹،۲/۲۵۸

<sup>574</sup> \_ بخاری شریف، حدیث نمبر ۱۲۸۰، مسلم شریف: ۲۱/۱، حدیث نمبر ۱۲۹۰

صادق کے بعد وقت جواز شر وع ہو جاتا ہے۔

خصرت ابن عباس کی روایت ہے کہ رسول الله مَنَّالَیْنَا مِنْ الله عَنَّالِیْنَا مِنْ الله مَنَّالِیْنَا مِنْ کی روایت ہے کہ رسول الله مَنَّالِیْنَا مِن کی میں منی بھیجدیا تھا، ان سامانوں کے ساتھ حضرت ابن عباس بھی تھے، مگر آپ نے چلتے وقت حکم فرمایا:

لا ترموا الجمرة حتى تصبحوا 575 ترجمه: صبح سے قبل ری نه کرنا۔

اس حدیث سے ظاہر ہو تاہے کہ رات میں منی پہونچ جانے کے بعد بھی ان کو حکم دیا گیا کہ صبح سے قبل رمی نہ کی جائے،اس روایت سے پہلی روایت کو سمجھنا آسان ہو جا تاہے۔

ﷺ حضرت اساء بنت ابی بگراٹ میں مروی ہے کہ وہ مز دلفہ بہونج کر نماز میں مشغول ہو گئیں، تھوڑی دیر کے بعد اپنے غلام سے کہا کہ بیٹے دیکھو! چاند غائب ہو گیا؟ غلام نے کہا نہیں، وہ پھر نماز میں مشغول ہو گئیں اور تھوڑی دیر کے بعد پھر دریافت کیا کہ چاند غائب ہو گیا؟ غلام نے کہاہاں! انہوں نے کہاتو پھر یہاں سے کوچ کرو، وہاں سے وہ منی بہونچیں اور منی بہونچنے کے بعد پہلے جمرہ عقبہ کی رمی کی، اور رمی کے بعد اپنی قیامگاہ بہونچ کر فجر کی نماز اداکی، غلام نے حضرت اساء سے کہا کہ شاید ہم نے اندھیرے ہی میں رمی کرلی ہے، انہوں نے کہابیٹا! رسول اللہ مُنَّا اللہ عُنَّا اللہ عُنَّا اللہ عُنَا اللہ عُنَّا اللہ عُنَّا اللہ عُنَّا اللہ عُنَّا اللہ عُنَّا اللہ عُنَّا اللہ عَنَّا اللہ عَنَّا اللہ عَنَّا اللہ عَنَّا اللہ عَنْ اللہ عَنَّا اللہ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَنْ اللّٰ عَنْ اللّٰ اللّٰ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ عَنْ ال

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ چاند ڈو بنے کے بعد حضرت اساء منل کے لئے روانہ ہوئیں اور منل پہونچنے تک صبح صادق کا آغاز ہورہا تھا، مگر بہت اندھیر اتھا، انہوں نے نماز سے قبل رمی کرلی، اس لئے کہ صرف ایک جمرہ کی رمی کرنی تھی، اور پھر اپنی قیامگاہ پہونچکر نماز اداکی، رمی اور نماز فجر میں کوئی زیادہ وقفہ نہیں تھا، اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ان کی رمی صبح صادق کے بعد ہوئی تھی، ان کے غلام کوشبہ اس بناء پر ہوا

<sup>575</sup> \_ شرح معانی الآثار للطحاوی:۲/۲۱۷

<sup>576</sup>\_ ابوداؤد شریف:۲/۴۸۱

کہ سویر اکھلا نہیں تھااند ھیر اہر طرف جھایا ہوا تھا، اور اوپر کی روایت میں آچکا ہے کہ حضور مَنَّی اَنْیُوْم کی ہدایت میں کہ صبح سے قبل رمی نہ کی جائے، تو حضرت ام سلمہ ٹنے جواب دیا کہ عور توں کواس حد تک اجازت ہے۔

اس کی تائید اس سے بھی ہوتی ہے کہ حضرت اساء ٹنے کوچ کی تیاری چاند ڈو بنے کے بعد کی، اور دسویں رات کا چاند کم از کم آٹھ گھنٹے سے قبل نہیں ڈوبتا اس لحاظ سے اندازہ یہ ہے کہ چاند کم از کم رات کے تین بج غروب ہوا ہوگا، اس کے بعد تیاری میں کچھ وقت صرف ہوا ہوگا، پھر سفر کا مرحلہ طے ہوا ہوگا، اس طرح کم از کم چار بجی سے قبل منی نہیں بہونچ سکی ہونگی، اور چار بجے صبح صادق ہونا مستعد نہیں۔

اس طرح راتوں رات سفر کرنا اور بالکل اندھیرے میں رمی کرنے کی اجازت خواتین اور معذورین کے لئے ہے، اس میں کوئی کراہت نہیں جبیبا کہ اس کی توجیہ خود حضرت اساءؓ نے کی کہ رسول اللہ صَالَّیْکِیَّم نے عور توں کواس کی اجازت دی ہے، یعنی عور تیں از دجام کے خوف سے اگر تنگی محسوس کریں تو مز دلفہ کاو قوف ترک کرکے راتوں رات منی جاسکتی ہیں، اور صبح کو ہجوم کا اندیشہ ہو تو اندھیرے ہی میں رمی کرسکتی ہیں، اور یہ حکم صرف عور توں ہی کے لئے نہیں بلکہ بیاروں، کمزوروں، اور دیگر معذورین کے لئے بھی ہے، فقہائے حنفیہ

كيهال اللَّي كُن اللَّهُ عَدر كَى صورت مِن نَظر آتى ہے، ابن عابدين شأى تحرير فرمات إلى:

قُلْت: وَهُوَ شَامِلٌ لِخَوْفِ الزَّحْمَةِ عِنْدَ الرَّمْيِ، فَمُقْتَضِاهُ أَنَّهُ لَوْ

دَفَعَ لَيْلًا لِيَرْمِيَ قَبْلَ دَفْعِ النَّاسِ وَ زَحْمَتِهِمْ لَا شَيْءَ عَلَيْهِ، لَكِنْ

لَا شَكَّ أَنَّ الزَّحْمَةَ عِنْدَ الرَّمْيِ وَفِي الطَّرِيقِ قَبْلَ الْوُصُولِ إِلَيْهِ

أَمْرُ مُحَقَّقٌ فِي زَمَانِنَا، فَيَلْزَمُ مِنْهُ سُقُوطُ وَاجِبِ الْوُقُوفِ بِمُزْ دَلِفَةً،

فَالْأَوْلَى تَقْيِدُ خَوْفِ الزَّحْمَةِ بِالْمَرْ أَةِ، وَ يُحْمَلُ إطْلَاقُ الْمُحِيطِ

عَلَيْهِ لِكُونٍ ذَلِكَ عُذْرًا ظَاهِرًا فِي حَقِّهَا يَسْقُطُ بِهِ الْوَاجِبُ بِخِلَافِ

عَلَيْهِ لِكُونٍ ذَلِكَ عُذْرًا ظَاهِرًا فِي حَقِّهَا يَسْقُطُ بِهِ الْوَاجِبُ بِخِلَافِ

عَلَيْهِ لِكُونٍ ذَلِكَ عُذْرًا ظَاهِرًا فِي حَقِّهَا يَسْقُطُ بِهِ الْوَاجِبُ بِخِلَافِ

الرَّجُلِ ، أَوْ يُحْمَلُ عَلَى مَا إِذَا خَافَ الزَّحْمَةَ لِنَحْو مَرَضٍ،

وَلِذَاقَالَ فِي السِرَاجِ إِلَّاإِذَا كَانَتْ بِهِ عِلَّةٌ أَوْ مَرَضٌ أَوْ ضَعَفْ فَالرَّحْمَةَ الزَّحْمَة عَلَيْهِ مَلَى عَلَيْهِ مَا الرَّحْمَة عَلَيْهِ مِحَلًا فَو ضَعَفْ فَعَ الزَّعْمَ فَعَ لَيْلًا فَلَا شَيْءَ عَلَيْهِ مِحَدً

ترجمہ: میری رائے بیہ ہے کہ اس میں بوقت رمی کی بھیڑ بھی شامل ہے ، اس کا تقاضہ

یہ ہے کہ اگر کوئی رات ہی میں روانہ ہو جائے تا کہ لوگوں کی بھیڑ سے قبل رمی کر سے تواس پر پچھ عائد نہیں ہوگا، لیکن ظاہر ہے کہ رمی کے وقت کی بھیڑ ہو یاراست کی ہمارے دور میں یہ لازماً ہوتی ہے ، تب تو و قوف مز دلفہ کا حکم سب ہی کے لئے ساقط ہو جاناچا ہیے ، اس لئے بہتر ہے کہ اس میں عور توں کی قیدلگائی جائے کہ بھیڑ کا خوف عور توں کے لئے نہیں ، الاّیہ کہ بیار ہویا بہت زیادہ کمزور ہو، یااور کوئی شدید عذر ہو، اور اس کی وجہ سے وہ رات ہی میں مز دلفہ سے منی آجائے تواس پر بچھ واجب نہیں ہوگا۔

اس حدیث سے ظاہر ہو تاہے کہ صبح صادق کے بعد بھی رمی کرناجائز ہے ،اور اگر کوئی شخص بیہ ہجوم کے ڈرسے ایساکرے تواس کے لئے اس وقت میں رمی کرنابلا کراہت جائز ہے۔

🖈 حضرت جابر عبد الله ٌروايت كرتے ہيں:

ان رسول الله ﷺ رمى الجمرة يوم النحر ضحى و رمى بقية الايام بعد الزوال<sup>579</sup>

ترجمہ: رسول الله صَلَّىٰ لَيْنَا اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَى

<sup>578 -</sup> اللؤلو والمرجان كتاب الحج، حديث نمبر ١٨٥

<sup>&</sup>lt;sup>579</sup>- بخاری باب رمی الجمار ،۳/۵۷۹، مسلم باب بیان استحباب الرمی • • ۱۳۰۰ ترمذی باب الرمی یوم النحر ضحی حدیث نمبر ۸۹۴

)رمی فرمایا،اوراس کے بعد کے دنوں میں زوال کے بعد۔

یہ وقت مسنون ہے ،اور باتفاق فقہاء سب سے افضل وقت ہے ، مگر مضبوط اور توانا اور صاحب تو فیق بندوں کے علاوہ عام لو گوں کے لئے اس فضیلت کو حاصل کرنا آسان نہیں ہے۔

حضرت عبد الله بن عبال سے روایت ہے کہ رسول الله صلّی علیم فی خاند ان بنی عبد المطلب کے لوگوں سے ارشاد فرمایا:

"أبنى لاترمو الجمرة حتى تطلع الشمس"580

ترجمہ: بیٹے! جمرہ عقبہ کی رمی طلوع آفتاب سے قبل مت کرو،

کاس حدیث میں تلقین کی گئی ہے کہ ممکن طور پر وفت افضل میں رمی کی کوشش کرنی چاہیے، حضور صَلَّاتِیْنِم کے اس حکم کے مخاطب آپ ہی کے خاندان کے نوجوان لڑکے ہیں، جو مضبوط بھی تھے اور خاندانی شرافت کا تقاضا بھی تھا کہ وفت افضل کو وہ ہاتھ سے جانے نہ دیں۔

کے حضرت ابن عباسؓ کی روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ صَالِحَیْنِہِ مسے عرض کیا کہ میں دن میں رمی نہ کر سکا، اور شام ہونے کے بعد رمی کی ، تو آپ صَالِحَیْنِہِم نے ارشاد فرمایا کچھ حرج نہیں <sup>581</sup>

اس حدیث سے معلوم ہو تا ہے کہ غروب آ فتاب کے بعد رمی کا وفت باقی رہتا ہے ، اور جو لوگ کسی وجہ سے دن میں رمی نہ کر پائیں توان کے لئے شام کے بعد رات میں بھی رمی کرنے کی گنجائش ہے۔ لوگ کسی وجہ سے دن میں رمی نہ کر پائیں توان کے لئے شام کے بعد رات میں بھی رمی کرنے کی گنجائش ہے۔ ﷺ چنانچہ ایک دوسری روایت بھی حضرت ابن عباس سے ہی منقول ہے کہ:

"ان النبي ﷺ خص للرعاة ان يرموا ليلاً "582

ترجمہ: نبی کریم مُٹاللہ و جرواہوں کورات میں رمی کرنے کی اجازت دی ہے۔

<sup>&</sup>lt;sup>580</sup>سنن كبرى، للبهيقى ٣٢/٣٤، سنن دار قطني ٢/٣٤، ابن ماجه حديث ـ ٣٥٠ سن المجتبى من السنن للنسائي باب النهى عن رمى جمرة العقبه قبل طلوع الشمس ٢/٤٧٤، ٢٧٠)

<sup>581 –</sup> بخاری مع الفتح ۲۸/۳۸، باب اذار می بعد ماامسی

<sup>&</sup>lt;sup>582</sup>-المحمع للهيثمي جساصُ • ٢٦، المجم الكبير للطبر اني حديث نمبر ٧٩سا١، مند بزاز حديث ١١٣٩

ان روایات سے مجموعی طور پر بیہ تأثر ابھر تا ہے کہ رمی کا اصل وقت جواز صبح صادق سے شروع موتا ہے ، اور شام کے بعد رات تک باقی رہتا ہے ، جو حضرت امام ابو حنیفہ گامسلک ہے ، اسی طرح روایات سے بید بھی معلوم ہو تا ہے کہ بوراوقت ایک حکم میں نہیں ہے ، بلکہ اس میں افضل وغیر افضل کی تقسیم پائی جاتی ہے ، نیزیہ بھی خصے میں رمی ہے ، نیزیہ بھی خاب کہ عذر اور شکی کی صورت میں بورے وقت میں سے کسی بھی خصے میں رمی کرنے کی گنجائش ہے اور اس پر بچھ تاوان واجب نہیں ہے۔

## ایام تشریق میں رمی

یوم النحر کے بعد ۱۱، ۱۲، ۱۳ کی تواریخ میں تینوں جمرات کی رمی کی جاتی ہے ، اور تمام فقہاء کا اتفاق ہے کہ افضل وقت ہر دن زوال سے لے کر غروب تک ہے ، اختلاف وقت جو از میں ہے:

جمہور فقہاء کے نز دیک ۱۲،۱۱، کی تواریخ میں زوال سے قبل رمی کرنا جائز نہیں ہے، حنفیہ کی مشہور روایت بھی یہی ہے <sup>583</sup>

مگر امام ابو حنیفہ کی ایک دوسری روایت بہ ہے کہ ان دود نوں میں زوال سے قبل بھی جائز ہے اور اس کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے جس طرح یوم النحر میں زوال سے قبل رمی کا وقت ہے تو دوسرے دنوں میں بھی اس کی وقتیت باقی رہنی چاہیے 584

بعض حنابلہ کا بھی یہی قول نقل کیاجا تاہے 585

جمہور علماء کے پیش نظر فعل رسول ہے کہ نبی کریم صَلَّاتَیْکِمْ نے زوال کے بعد رمی فرمائی ہے، حضرت عبد اللّٰد ابن عمرٌ روایت کرتے ہیں کہ:

<sup>583 -</sup> بدائع الصنائع ۳۸/۳، شامی ۴۸/۳، الشرح الکبیر ۲/۸۹٪، شرح الرسالة ا/ ۴۸۰، الایضاح ۴۵، نهایت المحتاج ۲/۳۳۳، مغنی الحقائق ۱/۵۰٪ واله الموسوعه

<sup>584 -</sup> بدائع الصنائع ٢ / ٣٣٣، رد المختار ٣٨١ /٣

<sup>585 –</sup> الفروع ۵۱۸/۳۳، بحواله الموسوعة الفقهمية ۲۳ /۱۵۸

كنانتحين فاذا زالت الشمس رمينا586

ترجمہ: ہم انتظار کرتے جب سورج ڈھل جا تا توہم رمی کرتے تھے۔

حضرت جابر ؓ کی روایت پہلے آ چکی ہے کہ رسول اللہ سَلَّا لَیْکُمِّ نے یوم النحر میں چاشت کے وقت اور دیگر د نوں میں زوال کے بعد رمی فرمائی <sup>587</sup>۔

مگر ہمارے دور میں لوگوں کے ہجوم کو دیکھتے ہوئے رفع حرج کے لئے امام ابو حنیفہ ؓ سے منقول دوسری روایت زیادہ قابل لحاظ معلوم ہوتی ہے،اور روایات میں تطبیق کی صورت یہ ہوسکتی ہے کہ فعل رسول کو سنت اور فضیلت پر محمول کیا جائے اور باقی وقت کو وقت جواز قرار دیا جائے۔

### انتہائے وفت جواز

اسی طرح ان تواریخ میں وقت جواز کے اختتام کے سلسلے میں بھی فقہاء کے در میان اختلاف پایا جاتا ہے، شافعیہ اور حنابلہ کی رائے میں وقت کا اختتام ۱۳ / تاریخ کو غروب آفتاب پر ہو تا ہے، اس دوران کسی بھی دن میں رمی کرنے سے رمی ادا ہو جاتی ہے، اور اس کو قضا نہیں قرار دیا جائے گا، شافیعہ کا قول اصح یہی ہے ، البتہ ترتیب کی رعایت ضروری ہے، اگر کوئی چھوٹی ہوئی رمی کو ۱۳ کے غروب آفتاب تک بھی پورانہ کر سکے تو اس کی رمی فوت ہو جائے گی، اور اس پر فدیہ واجب ہوگا 888۔

<sup>586 –</sup> بخاری مع الفتح ۳ – 586

<sup>587-</sup>مسلم ۲/۹۴۵،مطبوعه الحلبی

<sup>588 –</sup> الام ۲/۲۲، الایضاح ۷۰۲، نهایت المختاج ۲/۳۳۵، ۳۳۷، مغنی المختاج ۱/۸۰۵، ۹۰۵، المغنی ۳/۵۵٪ الفروع ۳/۵۱۸، ۵۱۹، ۵۱۹، کواله الموسوعة الفقهمية ۳۵۹/۲۳

ساتھ دم واجب ہو جاتاہے<sup>589</sup>

مالکیہ کے یہاں اس باب میں سب سے زیادہ تنگی ہے ، وہ پورے ایام تشریق میں رمی کو زوال سے غروب آ فتاب تک محدود کرتے ہیں ، ان کے نزدیک غروب کے بعد رمی کا وقت ختم ہو جاتا ہے ، اگر کوئی غروب تک رمی نہ کرے تو قضاء کے ساتھ دم بھی واجب ہو گا 590

مگر حنفیہ کے پیش نظر وہ روایات ہیں جن میں آپ نے چر واہوں کورات میں رمی کرنے کی اجازت دی

علامہ کاسانی گکھتے ہیں کہ چرواہوں کے ساتھ رعایت کسی عذر کی بنا پر نہیں تھی،اس لئے کہ عذر کی صورت میں نائب بنانے کی اجازت ہے ،اگر فی الواقع وقت نہیں رہتا تو ان کو نائب بنانے کا حکم دیا جاتا، لیکن مغرب کے بعد اجازت دیناوقت میں گنجائش کو ظاہر کرتاہے 592

## حنفیہ کی رائے توسع واعتدال کی حامل ہے

اس طرح حنفیہ کے بہاں بڑی حد تک توسع اور اعتدال ملتا ہے ، آخری دن (۱۳ ذی الحجہ) کی رمی میں بھی جمہور علماء کے مقابلے میں حضرت امام ابو حنیفہ ؓ کے بہاں بہت توسع ہے ، ائمہ ُ ثلاثہ اور حنفیہ میں امام ابو بوسف ؓ اور امام محمر ؓ کے نزدیک آخری دن بھی زوال سے قبل رمی کی اجازت نہیں ہے ، جب کہ سب اس پر متفق ہیں کہ غروب آ فتاب سے رمی کا وقت ختم ہو جاتا ہے ، اور قضا کی بھی صورت باقی نہیں رہ جاتی ہے ، یعنی ہر شخص کو زوال سے غروب ہی تک کے دوران رمی کر لینی ہے ، ورنہ رمی فوت ہو جائے گی اور دم واجب ہو گا (حوالہ جات سابقہ)

مگر حضرت امام ابو حنیفہ کی رائے میہ ہے کہ چونکہ میہ آخری اور روائگی کا دن ہے ، اگر کوئی شخص

<sup>589 -</sup> بدائع ۲/۳۲۴، ردالمخار ۳/۴۸، ۴۸۱، المبسوط ۴۸/۳۸

<sup>&</sup>lt;sup>590</sup> -الشرح الكبير ٢/ ٥١، شرح الرسالة مع الحاشية ا / ٣٨٠، ٩٨٠

<sup>&</sup>lt;sup>591</sup> - طبر انی کبیر حدیث نمبر • ۱۳۷۹، مند بزاز رقم ۱۱۲۹

<sup>&</sup>lt;sup>592</sup> بدائع الصنائع ۲/۲۳

غروب کے بعد منی سے روانہ ہو توراستہ میں اس کے لئے د شواریاں پیش آسکتی ہیں ، اس لئے چاہے تو زوال سے قبل ہی رمی کرکے فارغ ہو جائے <sup>593</sup>

امام احمد ﷺ بھی ایک روایت اسی مضمون کی نقل کی گئی ہے۔

شامی نے زوال سے قبل رمی کو کر اہت کے ساتھ جائز کہاہے <sup>595</sup>گر بعض متاخرین حنفیہ نے جج کے موقع پر انسانی ہجوم اور وقت کی تنگ دامانی کو دیکھتے ہو امام ابو حنیفہ ؓ کے اسی قول کو زیادہ لا ئق ترجیج قرار دیا ہے۔الموسوعۃ الفقہیۃ میں البحر العمیق،ار شاد الساری اور کتاب المناسک لملا علی القاری وغیر ہ کے حوالوں سے بے عبارت نقل کی گئی ہے:

فهوقول مختار يعمل به بلا ريب و عليه عمل الناس و به جزم بعض الشافعية حتى زعم الاسنوى انه المذهب<sup>596</sup>

ترجمہ: یہی قول مختارہے، بلاشبہ اسی پر عمل کیاجائے گا اور لوگوں کا عمل اسی پر ہے اور بعض شوافع نے بھی اسی خیال کا اظہار کیاہے ، بلکہ اسنوی تواس کو اصل مذہب قرار دیتے ہیں۔

موسوعہ کے مرتب نے اپنے خیال کا اظہار ان الفاظ میں کیا ہے: والاخذ بهذا مناسب لمن خشی الزحام ودعتہ الیہ الحاجۃ لاسیمافی زماننا597

ترجمہ: جس شخص کو بھیڑ کا اندیشہ ہو اور کوئی حاجت درپیش ہو،اس کے لئے اسی قول کو اختیار کرنامناسب ہے، بالخصوص ہمارے دور میں۔

------ حواشی \_\_\_\_\_\_ حواشی

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup>-بدائع ۲/۲۳

<sup>&</sup>lt;sup>594</sup> – الموسوعه ۲۳ /۱۵۸

<sup>&</sup>lt;sup>595</sup>-ردالحتار ۳۸۰/س

<sup>596-</sup> الموسوعه ٢٣/ ١٥٨

<sup>&</sup>lt;sup>597</sup> – الموسوعه ۲۳ / ۱۵۸

## مشکلات کو حل کرنے کی ضرورت ہے

اس تفصیل کی روشنی میں اس سلسلے میں اٹھنے والے سوالات اور مشکلات کو حل کیا جاسکتا، آج کل جا جاج کی بڑھی ہوئی تعداد کے بیش نظر رمی جمار کے موقع پر بڑا بہوم ہو جاتا ہے، جو سخت ترین انظامات کے باوجود قابوسے باہر ہو تاہے، اور اس کے نتیج میں بعض مرتبہ بڑے حادثات رو نما ہوتے ہیں، مثلاً ۱۸۱۷ اوجود قابوسے باہر ہو تاہے، اور اس کے نتیج میں بعض مرتبہ بڑے حادثات رو نما ہوتے ہیں، مثلاً ۱۸۱۷ اور میں کم از کم ۱۳۷۵ اور ۱۳۲۷ ہے میں ۱۳۵۰ جاج شہید ہوئے، جبیبا کہ عالمی اخبارات اور ریڈیوسے نشر ہوا، حاجیوں کی یہ تعداد آئندہ اور بھی بڑھ سکتی ہے، حکومت سعودیہ نے اپنی مجبوریوں کے باعث جاج کی تعداد کی تحدید کرر تھی ہے، مگر دنیا میں مسلمانوں کی برھتی ہوئی تعداد اور اشاعت اسلام کے بیش نظر یہ تحدید بالیقین اسلام کی آفاقیت کے منافی ہے، اور اس تحدید کو کم کرنے کی ضرورت ہے، اس لئے آج کے دور میں بالیقین رمی کے پورے نظام کا جائزہ لینا چاہیے، اور لوگوں کی جان ومال کی حفاظت، جج کی سعادت میں زیادہ سے زیادہ لوگوں کی شرکت اور ملت اسلامیہ کو خفت و بدنا می سے بچانے کے لئے وہ راستہ اختیار کرنا چاہیے جو ائمہ اربعہ میں سے کسی کے معتبر قول کے مطابق ممکن ہو، اس لئے کہ:

(۱) اولاً رمی جمار فرض نہیں، واجب ہے، یہی وجہ ہے کہ بوفت ضرورت اس معاملے میں اپنانائب بنانے کی اجازت ہے، جب کہ ارکان و فرائض میں نیابت جاری نہیں ہو سکتی <sup>598</sup>۔ اور انسانی جانوں کی حفاظت فرض، اس لئے واجب کے لئے فرض کوضائع نہیں کیاجائے گا۔

(۲) حضرت سليمان بن عمروبن الاحوص اين مال كحوالے سے بيان فرماتے ہيں، فرماتی ہيں كه:
رأيت رسول الله صلى عليہ وسلم يرمى الجمرة من بطن
الوادى و هو راكب يكبر مع كل حصاة و رجل من خلفہ يستره
، سألت عن الرجل ، فقالو! الفضل بن عباس و از دحم الناس
فقال عليہ الصلوة و السلام يا ايهاالناس لايقتل بعضكم بعضاً
و اذا رميتم الجمرة فارموا بمثل حصى الخذف 599

<sup>&</sup>lt;sup>598</sup> - فتح القدير لا بن بهام ۲ / **۹۵** 

<sup>&</sup>lt;sup>599</sup> - ابوداؤد حدیث ۱۹۲۲، ابن ماجه حدیث نمبر ۲۸ ۰ ۳، مند احمد ۳/۳ ۵۰ نصب الرایة ۳/۵۷

ترجمہ: میں نے رسول اللہ صَلَّاتِیْمُ کو دیکھا کہ آپ بطن وادی سے سوار ہو کر جمرہ کور می فرمار ہے تھے اور ہر تکبیر کے ساتھ تکبیر فرماتے تھے، اور ایک صاحب آپ کے پیچے دھال بنے ہوئے تھے، میں نے ان کے بارے میں دریافت کیا تو معلوم ہوا کہ فضل بن عباس ہیں، لوگوں کا ہجوم آپ نے ملاحظہ فرمایا، توار شاد فرمایا کہ اے لوگو! کوئی کسی کو جانی نقصان نہ پہونچائے، رمی جمرہ کر و توجھوٹی کنکریوں سے کرو۔

اس حدیث سے ظاہر ہو تاہے کہ اس موقع پر از د حام فطری چیز ہے ،اس لئے جانی نقصان کا اندیشہ بہر حال ہے ، آپ نے ارشاد فرمایا کہ رمی جمار کے دوران کسی کی جان تلف نہ ہونی چاہیے۔

اس ارشاد عالی کا تقاضا ہے کہ رمی جمار میں ایسے نظام کو اختیار کیا جائے گا، جس میں تحفظ جان کی زیادہ سے زیادہ ضانت ہو، اس لئے ایک طرف منی میں مکانی توسیع کی کوشش تیز ہونی چاہیے تو دوسری طرف ایسے مسلک فقہی کو اختیار کیا جانا چاہیے، جس میں فطری اعتدال، دین کے روح و مزاج کی رعایت، تحفظ جان کی ضانت اور لوگوں کے لئے وسعت وراحت کا سامان موجو د ہو۔

(۳) نیز ضرورت اور حرج کے موقع پر شریعت نے جو وسعت دی ہے اس سے بھی استفاہ کرنے کی ضرورت ہے، قرآن کریم میں ہے:

> مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ 600 ترجمہ:اللہ نہیں چاہتے کہ تم کو حرج میں ڈالے۔

> > دوسری جگه ارشاد ہے:

وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ 601 ترجمہ: دین میں تمہارے لئے اللہ نے تنگی نہیں پیدا کی۔

نیز ارشاد ہے:

----- حواشی ------

600 - المائدة ٢

الحجار الحجار

يُرِيْدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَ لَا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرِ 602 ترجمہ: الله تمهارے ساتھ آسانی چاہتے ہیں دشواری نہیں چاہتے۔

اسی چیز کو فقہانے مختلف ضابطوں کے تحت بیان کیاہے، مثلاً:

اذا ضاق الامر اتسع 603

ترجمہ:جب تنگی آتی ہے تووسعت پیدا ہو جاتی ہے

المشقة تجلب التسير 604

ترجمہ: دشواری آسانی لے کر آتی ہے۔

شریعت کے اس نظریہ اتساع کا تقاضا یہ ہے کہ حرج و تنگی کے سنگین مواقع پر حتی الامکان توسع کا راستہ اختیار کیاجائے۔

### زياده قابل قبول مسلك

علماء نے لکھاہے، ضرورت کے وقت کسی بھی مذہب فقہی پر عمل وفتوی کی گنجائش ہے، جس کے لئے پچھ حدود اور ضوابط مقرر کئے گئے۔لیکن بحیثیت مجموعی ائمہ اربعہ میں حضرت امام ابو حنیفہ گامسلک اس باب میں زیادہ مختاط،معتدل اور توسع کا حامل ہے، جبیبا کہ گذشتہ سطور میں آراء کی تشریح کے دوران اس کی طرف اشارہ کیا گیاہے۔

مثلاً حضرت امام ابو حنیفہ کے نزدیک ۱۰/ ذی الحجبہ کو صبح صادق سے دوسرے دن کی صبح صادق تک رمی کاوفت ہے، جو کافی وسیع وقت ہے۔

<sup>602 -</sup> البقر ه: ١٨٥

 $<sup>^{603}</sup>$  الأشباه و النظائر في قواعد و فروع فقه الشافعية ج 1 ص 83 المؤلف : عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 911هـ) الناشر : دار الكتب العلمية بيروت – لبنان أنوار البروق في أنواع الفروق ج 7 ص 383 المؤلف : أبو العباس شهاب الدين أحمد بن إدريس المالكي الشهير بالقرافي (المتوفى : 884هـ)

 $<sup>^{604}</sup>$ -الأشباه و النظائر في قواعد و فروع فقه الشافعية ج 1 ص 7 المؤلف : عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 911هـ) الناشر : دار الكتب العلمية بيروت – لبنان

حضرت امام شافعی گئے نصف شب ہی سے مانا ہے اور مزید توسع دی ہے ، مگر اس میں ایک طرف و قوف مز دلفہ کا حکم متاثر ہوتا ہے ، دوسرے کوئی مضبوط اور واضح دلیل اس موقف کے لئے نہیں ہے ، اور کام صبح صادق کے وقت کومان کر بھی چل سکتا ہے ، اس لئے احتیاط یہ ہے کہ نصف شب سے رمی کا آغاز نہ کیا جائے کہ ممکن ہے اللہ کے نزدیک یہ قبل از وقت رمی قرار پائے۔

اا، ۱۲،۱۲ کی تواریخ میں بھی حضرت امام ابو حنیفہ مسیح صادق ہی سے رمی کاوفت مانتے ہیں اور رات کو بھی اس میں شامل کرتے ہیں، جس سے بڑی آسانی ہو جاتی ہے۔

دوسرے فقہاءزوال سے قبل رمی کاوقت نہیں مانتے ہیں ،مالکیہ نے وقت رمی کو اور بھی زیادہ مختصر کر دیاہے اور اس کو صرف غروب تک محدود کیاہے۔

اس لحاظ سے حضرت امام ابو حنیفہ گا مذہب آسان اور دین کے مز اج اور زمانہ سے زیادہ ہم آ ہنگ ہے، اس روشنی میں:

(۱) • ا/ ذی الحجہ کی رمی طلوع آفتاب سے قبل صبح صادق سے کی جاسکتی ہے۔

(۲) /۱۱/۱۱ زی الحجہ کی رمی طلوع صبح صادق سے کرنے کی گنجائش ہے۔

(۳) ۱۱/۱۱/ ذی الحجه کی رمی غروب آفتاب کے بعد بلا کر اہت جائز ہے۔

(۳) ۱۳ / کی صبح صادق سے قبل منی سے نکل جائے تو حرج نہیں، لیکن صبح صادق کے بعدر می کاوقت شروع ہو جاتا ہے ،اس لئے اس پرر می لازم ہو جائے گی ،اگر ر می نہ کرے گا تو دم لازم ہو گا۔

ہمتر ہے کہ جس نے ۱۳ کونہ رکناہووہ ۱۲ کے غروب آفتاب سے قبل منی چھوڑ دے، غروب کے بعد نکانامکروہ ہے، مگر تاوان واجب نہیں ہوگا،اور اگریہ تاخیر ہجوم کی وجہ سے ہوئی ہو تو کر اہت نہیں ہوگا،البتہ رمی زوال سے قبل بھی کر سکتا ہے، شامی نے اسے مکروہ لکھا ہے <sup>605</sup> مگر بعض متاخرین حنفیہ نے آج کے حالات میں اسی کو قابل ترجیح کہا ہے۔

<sup>605-</sup> روالمختار ۳۸۱/۳

(۵) بہت زیادہ بوڑھے، بہار، معذور اور خواتین کے لئے احتیاط یہ ہے کہ ۱۰ اردی الحجہ کو صبح صادق میں اندھیرے ہی میں رمی کریں، اس میں کوئی کر اہت نہیں ہے، اس لئے کہ وقت میں بہت گنجائش ہے ،البتہ اگر معذورین کو اندیشہ ہو کہ وہ صبح کے بعد ہجوم کی وجہ سے رمی نہ کر سکیں گے تو مناسب یہ ہے کہ وہ رمی کے لئے اپنانائب مقرر کریں اور خو درمی کے لئے نہ جائیں اور نہ نصف شب کے بعدرمی کریں، کیوں کہ نیابت کی شریعت نے اجازت دی ہے۔ اس لئے رمی کو قبل از وقت کے خطرہ میں ڈالنا بہتر نہیں۔

## منی میں حجاج کے قیام کی شرعی حیثیت

رمی کے در میان حاجیوں کو منی میں قیام کرنامسنون ہے، واجب نہیں، اس لئے منی کے حدود میں قیام کرنا اگر کسی عذر کی وجہ سے ممکن نہ ہوتو دو سری جگہ قیام کرنا بلا کر اہت جائز ہے، البتہ بلا عذر منیٰ کے حدود سے باہر قیام کرنا مکر وہ ہے 606 واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم وا تھم

.....

### تجاویزاسلامک فقه اکیڈ می انڈیا

ا-جے اسلام کی ایک اہم ترین عبادت ہے، جوزندگی میں ایک ہی بار فرض ہے، اس لئے تجاج کرام کو چاہئے کہ جے میں افضل اور مسنون طریقہ پر عمل کریں ، اور زیادہ سے زیادہ احتیاطی پہلوملحوظ رکھیں ، یہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ تینوں دنوں (۱۱،۱۱ ، ۱۲ ذی الحجہ ) کور می کے او قات میں کافی وسعت ہے اور ہر دن اگلے کے طلوع صبح صادق تک رمی کرنے کی گنجائش ہے، اس لئے اگر رمی کے لئے اپنے حالات کے لحاظ سے مناسب وقت کا انتخاب کیا جائے تو دشواری نہ ہواور حادثات پیش نہ آئیں ، کیونکہ زیادہ ترحاد ثات عجلت بیندی اور مسائل سے ناوا تفیت کی وجہ سے پیش آتے

بیں۔ ------ حواثی \_\_\_\_\_ م606رد المخار ۳/۹/۲۸ ۲-۱۰/ ذی الحجه کی رمی طلوع آفتاب سے پہلے اور صبح صادق کے بعد کرناعام لوگوں کے لئے اس کے لئے اس کے لئے اس کے لئے اس وقت بھی رمی کرنابلا کراہت جائز ہے۔

س-۱۰/ذی الحجبہ کی نصف شب سے رمی کرنائس کے لئے جائز نہیں کیونکہ اس وقت رمی کاوقت ہی شر وع نہیں ہوتا۔

۳-۱۱،۱۲ / ذی الحجہ کور می کاوفت زوال آفتاب کے بعد شروع ہو تاہے اوراگلی تاریخ کی صبح صادق سے پہلے پہلے تک رہتاہے، ان ہی او قات میں رمی کرنا چاہئے ، اور جج فرض اداکر نے والوں کو خاص کر اس کا اہتمام کرنا چاہئے، البتہ شدید مجبوری اور دشواری کی بناپر اگر کسی شخص نے زوال سے پہلے رمی کرلیا توامام ابو حنیفہ آئے قول یرعمل کرتے ہوئے اس پردم واجب نہیں ہوگا۔

۵- ۱۱، ۱۲ ذی الحجه کوغروب آفتاب کے بعدر می کرناازد حام کی موجودہ کیفیت کودیکھتے ہوئے مکروہ نہیں ہے۔

۲- ۱۲/ ذی الحجہ کوغروب آفتاب کے بعدر کے رہنے سے ۱۳/ ذی الحجہ کی رمی واجب نہیں ہوگی، ہال اگر منیٰ میں ۱۳/ ذی الحجہ کی صبح صادق طلوع ہوجائے تو پھر ۱۳/ ذی الحجہ کی صبح صادق طلوع ہوجائے تو پھر ۱۳/ ذی الحجہ کی رمی بھی واجب ہوجائے گی۔

ہایام منیٰ میں حجاج کے لئے منیٰ میں ہی رات گذار نامسنون ہے،اس لئے حجاج کرام کو چاہئے کہ یہ را تیں منیٰ میں گذاریں ،اور بلاضرورت محض راحت وآرام کے لئے منیٰ سے باہر قیام کرکے ایک اہم سنت کے تارک نہ بنیں۔

ﷺ البتہ اگر جگہ کی تنگی اور حکومت کے نظام کی وجہ سے منیٰ کے باہر قیام کرنایڑے

عبادات سے متعلق نے مسائل

309

نوازل الفقہ (جلد دوم) تواس میں حرج نہیں ہے <sup>607</sup>۔

# اجتماعی قربانی سے متعلق بعض مسائل 608

قربانی ایک مالی عبادت ہے، اوراصل بیہ ہے کہ انسان اس کوخو دانجام دے، لیکن کسی مصلحت سے دوسرے کو اپنانائب بنانا بھی درست ہے، بشر طیکہ وہ دیانت دار اور قابل اعتاد ہو، اور قربانی کی بنیادی نزاکتوں اور مسائل سے واقف ہو،۔۔۔۔ جانور کی خرید میں بھی اس کی اجازت ہے اور جانور کو ذرج کرنے میں بھی، دونوں باتوں کا ثبوت خو دسر کار دوعالم مُلَّى اللَّهِ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهِ عَلَیْ اللَّهُ ہُمُ عَلَیْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عِیْنِ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ عَلَیْ اللَّهُ عَلَیْ عَلَیْ الْعَلَیْ عَلَیْ الْعَلَیْ عَلِیْ عَلَیْ عَلَیْ الْعَلَیْ عَلَیْ

#### جانور کی خرید میں نیابت کا ثبوت

🖈 جانور کی خرید سے متعلق روایت بیہ ہے:

عَنْ عُرُوقَةً أَنَّ النَّبِيَّ – صلى الله عليه وسلم – أَعْطَاهُ دِينَارًا يَشْتَرِى بِهِ شَاةً ، فَدَعَا ، فَاشْتَرَى لَهُ بِهِ شَاتَيْنِ ، فَبَاعَ إِحْدَاهُمَا بِدِينَارٍ وَجَاءَهُ بِدِينَارٍ وَشَاةٍ ، فَدَعَا لَهُ بِالْبَرَكَةِ فِي بَيْعِهِ ، وَكَانَ لَوِ اشْتَرَى التُّرَّابَ لَرَبِحَ فِيهِ 609 لَهُ بِالْبَرَكَةِ فِي بَيْعِهِ ، وَكَانَ لَوِ اشْتَرَى التُّرَابَ لَرَبِحَ فِيهِ 609 لَهُ بِالْبَرَكَةِ فِي بَيْعِهِ ، وَكَانَ لَوِ اشْتَرَى التُرَابَ لَرَبِحَ فِيهِ 609 تَرْجَمَد: حضرت عروه البارقيُّ سے روایت ہے کہ حضوراکرم مَثَلَّا يُغِیمُ نے ان کو ایک دینار عطافر مایا کہ وہ اس کے بدلے ایک بکری خرید کرلائیں، حضرت عروه تُنو سے دو بکریاں خریدیں ، اور ایک بکری ایک دینار میں فروخت کردی ، پھر حضور اگرم مَثَلُقَیْمٌ کی خدمت مبار کہ میں ایک بکری اور ایک دینار کے ساتھ حاضر ہوئے ، حضور مَثَلُقَیْمٌ کی خدمت مبار کہ میں ایک بکری اور ایک دینار کے ساتھ حاضر ہوئے ، حضور مَثَلُقَیْمٌ کی خدمت مبار کہ میں ایک بکری اور ایک دینار کے ساتھ حاضر ہوئے ، حضور مَثَلُقَیْمٌ کی خدمت مبار کہ میں ایک برکت کی دعافر مائی ، چنانچہ اس کے بعد وہ مثی بھی خرید تے شے تو اس سے بھی ان کو نفع حاصل ہو تا تھا۔

------ حواشی ------

<sup>608 -</sup> تحرير به مقام جامعه ربانی منور واشریف، تاریخ: ۵/ ذی قعده ۴۴ مراج مطابق ۲۰۳۰ ب

<sup>609 -</sup> الجامع الصحيح ج 3 ص 1332 حديث نمبر : 3443 المؤلف : محمد بن إسماعيل أبو عبدالله البخاري الجعفي الناشر : دار ابن كثير اليمامة – بيروت الطبعة الثالثة ، 1407 – 1987 تحقيق : د. مصطفى ديب البغا أستاذ الحديث وعلومه في كلية الشريعة – جامعة دمشق عدد الأجزاء : 6

ایک اضافہ بیہ اسی قسم کا ایک واقعہ حضرت کیم ابن حزام کے حوالے سے بھی منقول ہے،البتہ اس میں ایک اضافہ بیہ کہ زائد نفع کو حضورا کرم صَلَّا اللّٰهِ عَلَیه و سلم بعثه یشتری له أضحیة عن حکیم بن حزام أن النبی صلی الله علیه و سلم بعثه یشتری له أضحیة بدینار فاشتراها ثم باعها بدینارین فاشتری شاة بدینار وجاء بدینار فدعا له النبی صلی الله علیه و سلم بالبرکة وأمره أن يتصدق بالدینار 610

#### ذبح میں نیابت کا ثبوت

ہے اور ذرج میں نیابت کے سلسلے میں ججۃ الوداع کے موقعہ کی وہ روایت ہے جس میں ایک سو(۱۰۰) اونٹوں میں سے قریب تریسٹھ (۱۳) اونٹوں کوخود قربان کرنے کے بعد حضوراکرم مَثَلَّاتُمُ ہِمُ نَے حضرت علی گوذمہ داری دی کہ بقیہ جانوروں کووہ نحر کر دیں:

ثُمُّ انْصَرَفَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- إِلَى الْمَنْحَرِ فَنَحَرَ بِيَدِهِ ثُمُّ انْصَرَفَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ فَلَاثًا وَسِتِينَ وَأَمَرَ عَلِيًّا فَنَحَرَ مَا غَبَرَ - يَقُولُ مَا بَقِيَ - وَأَشْرَكُهُ فِي هَدْيِهِ

عن جعفر بن محمد أنه سمع أباه يحدث أنه سمع جابر بن عبد الله أن النبي صلى الله عليه وسلم ساق في حجته مائة بدنة فنحر بيده ثلاث وستين وأمر علي بن أبي طالب رضي الله عنه فنحر ما بقي وساق له علي فكان جميع ذلك مائة بدنة 612

<sup>------</sup> حواشی -------

 $<sup>^{610}</sup>$  - المعجم الكبير ج  $^{6}$  ص  $^{205}$  حديث غبر  $^{3134}$  المؤلف : سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني الناشر : مكتبة العلوم والحكم – الموصل الطبعة الثانية ،  $^{1404}$  –  $^{1880}$  تحقيق : حمدي بن عبدالجيد السلفي عدد الأجزاء :  $^{20}$ 

 $<sup>^{611}</sup>$  - سنن أبي داود ج  $^{2}$  ص  $^{122}$  حديث غبر:  $^{1907}$  المؤلف : أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني الناشر : دار الكتاب العربي . بيروت عدد الأجزاء :  $^{4}$ 

 $<sup>^{612}</sup>$  - مسند أبي عوانة ج  $^{2}$  ص  $^{310}$  الإمام أبي عوانة يعقوب بن إسحاق الاسفرائني سنة الولادة  $^{10}$  سنة الوفاة  $^{310}$  الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{510}$ 

#### دیگر مالی عباد توں کی طرح قربانی میں بھی نیابت کی اجازت ہے

اسی بنیاد پر فقہاءنے قربانی میں نیابت کی اجازت دی ہے،اور دیگر مالی عباد توں کی طرح و کیل کے ذریعہ اس کی ادائیگی کو درست قرار دیاہے ، کہ بعض حالات میں اور بعض اشخاص کے لئے خو دسے قربانی کرنے کالزوم مشکل ہوسکتا ہے:

( وَمِنْهَا ) أَنَّهُ تُجْزِئُ فِيهَا النِّيَابَةُ فَيَجُوزُ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يُضَحِّيَ بِنَفْسِهِ وَبِغَيْرِهِ بِإِذْنِهِ؛ لِأَخَّا قُرْبَةٌ تَتَعَلَّقُ بِالْمَالِ فَتُجْزِئُ فِيهَا النِّيَابَةُ كَأَدَاءِ الزَّكَاةِ وَصَدَقَةِ بِإِذْنِهِ؛ لِأَخَّا قُرْبَةٌ تَتَعَلَّقُ بِالْمَالِ فَتُجْزِئُ فِيهَا النِّيَابَةُ كَأَدَاءِ الزَّكَاةِ وَصَدَقَةِ الْفِطْرِ؛ وَلِأَنَّ كُلَّ أَحَدٍ لَا يَقْدِرُ عَلَى مُبَاشَرَةِ الذَّبْحِ بِنَفْسِهِ خُصُوصًا النِّسَاءَ الْفِطْرِ؛ وَلِأَنَّ كُلَّ أَحَدٍ لَا يَقْدِرُ عَلَى مُبَاشَرَةِ الذَّبْحِ بِنَفْسِهِ خُصُوصًا النِّسَاءَ ، فَلَوْ لَمْ ثَجُزْ الْإَسْتِنَابَةُ لَأَدَّى إِلَى الْحُرَجِ 613

أَنَّهُ تَجْرِي فيها النِّيَابَةُ فَيَجُوزُ لِلْإِنْسَانِ أَنْ يُضَحِّيَ بِنَفْسِهِ أُوبِغَيْرِهِ بِإِذْنِهِ لِأَهَّا وَقُرْبَةٌ تَتَعَلَّقُ بِالْمَالِ فَتَجْرِي فيها النِّيَابَةُ سَوَاءٌ كان الْمَأْذُونُ مُسْلِمًا أو كَتَابِيًّا 614

#### اجتماعی قربانی میں ذمہ داریاں اور کو تاہیاں

البتہ یہ کام بہت ذمہ داری کاہے ،اوراس میں کو تاہیاں بھی ہوتی ہیں ،اس کئے ادارۃ المباحث الفقہیۃ جمعیۃ علماء ہند نے بعض امور کی طرف توجہ دلائی ہے ،اور چند سوالات ارسال کئے ہیں ،ذیل میں بالتر تیب ان کے جوابات پیش ہیں:

 $<sup>^{613}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج  $^{61}$  ص  $^{67}$  علاء الدين الكاساني سنة الولادة  $^{613}$  سنة الوفاة  $^{613}$  الناشر دار الكتاب العربي سنة النشر  $^{62}$  مكان النشر بيروت عدد الأجزاء  $^{7}$ 

<sup>614 -</sup> الفتاوى الهندية ج 5 ص 293 المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي

ہیں، انہیں ملحوظ رکھ کر ایک ساتھ جانور خرید لئے جاتے ہیں، اور تمام حصہ داروں کی طرف سے مجموعی طور پر جانوروں کی قربانی کر دی جاتو ہوتا ہے۔ مثلاً اگر کسی ادارے کے پاس ایک سوچالیس (۱۴۰) جھے آئے تو منتظمین ان پیسوں سے ۲۰ جانور خرید کر قربانی کر دیتے ہیں، اور گوشت کو مخلوط کر دیتے ہیں، پھر اسی مخلوط گوشت میں سے جھے داروں کو عند الطلب اندازے سے گوشت دیتے رہتے ہیں۔

اس سلسلے میں قابل شخفیق اموریہ ہیں:

جانوروں میں حصوں کی تعیین

الف: کیااس طرح تمام حصہ داروں کی طرف سے جانوروں کی تعیین کئے بغیر قربانی کرنادرست ہوگا؟ اور قربانی اداہوجائے گی؟ یابیہ تعیین ضروری ہوگی کہ کون ساجانور کن حصہ داروں کی طرف سے ہے؟

الجواب: اصل طریقہ تو یہی ہے کہ ہر جانور الگ الگ حصہ داروں کے لئے متعین ہو،اوراس کے خلاف ہونے پر قربانی جائزنہ ہولیکن لوگوں کی سہولت کے لئے استحساناً اس طرح کی فی الجملہ تعیین کو بھی فقہاءنے کافی قرار دیاہے، یعنی مجموعی حصوں کی تعداد کے لحاظ سے جانور خرید لئے جائیں،اورالگ الگ حصہ داروں کے لئے الگ الگ جائیں،اورالگ الگ حصہ داروں کے لئے الگ الگ جائوروں کی تعیین نہ ہوتو بھی قربانی جائز ہوجائے گی۔ کتب فقہ میں اس کی صراحتیں موجود ہیں:

وفي الْأَضَاحِيّ لِلزَّعْفَرَانِيِّ اشْتَرَى سَبْعَةُ نَفَرٍ سَبْعَ شِيَاهٍ بَيْنَهُمْ ولم يُسَمِّ لِكُلِّ وَاحِدٍ منهم شَاةٌ بِعَيْنِهَا فَضَحَّوْا بَهَا كَذَلِكَ فَالْقِيَاسُ أَنْ لَا يَجُوزُ وفي الإسْتِحْسَانِ يَجُوزُ فَقَوْلُهُ اشْتَرَى سَبْعَةُ نَفَرٍ سَبْعَ شِيَاهٍ بَيْنَهُمْ يَعْتَمِلُ شِرَاءَ كَل شَاةٍ بَيْنَهُمْ وَيَعْتَمِلُ شِرَاءَ شِيَاهٍ على أَنْ يَكُونَ لِكُلِّ وَاحِدٍ شَاةً وَلَكِنْ كَل شَاةٍ بَيْنَهُمْ وَيَعْتَمِلُ شِرَاءَ شِياهٍ على أَنْ يَكُونَ لِكُلِّ وَاحِدٍ شَاةً وَلَكِنْ لَا بِعَيْنِهَا فَإِنْ كَانِ الْمُرَادُ هو الثَّانِي فما ذُكِرَ في الجُوَابِ بِاتِّفَاقِ الرِّوَايَاتِ لِأَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ منهم يَصِيرُ مُضَحِيًا شَاةً كَامِلَةً وَإِنْ كَانِ الْمُرَادُ هو الْأَوَّلُ فما ذُكِرَ مِن الْمُوادِ هو الْأَوْلُ فما ذُكِرَ مِن الْمُوادِ على إحْدَى الرِّوايَتَيْنِ فإن الْعَنَمَ إذا كانت بين رَجُلَيْنِ فما ذُكِرَ من الْجُوَابِ على إحْدَى الرِّوايَتَيْنِ فإن الْعَنَمَ إذا كانت بين رَجُلَيْنِ فما ذُكِرَ من الْحُوابِ على إحْدَى الرِّوايَتَيْنِ فإن الْعَنَمَ إذا كانت بين رَجُلَيْنِ فَمَا ذُكِرَ من الْحُوابِ على إلْمَوَاضِع أَنَّهُ لَا يَجُوزُ كَذَا في الْمُحِيطِ شَاتَانِ بين ضَحَيًا بَهَا ذُكِرَ في بَعْضِ الْمَوَاضِع أَنَّهُ لَا يَجُوزُ كَذَا في الْمُحِيطِ شَاتَانِ بين

#### رَجُلَيْنِ ذَبَكَاهُمَا عن نُسُكَيْهِمَا أَجْزَأَهُمَا 615

﴿ رجل ضحيٰ عن نفسه وعن اربعة من عياله خمس شياة ولم يعن كل واحد عن صاحبنا عن يوسف انه يجوز عن الكل استحسانا 616"

﴿ وَفَى الْاضاحَى لَلْزَ عَفْرِ انْنَى اشْتَرَى سَبِعَةَ نَفْرِ سَبِعَ شَياهُ بِينَهُم وَلَم يَسَم كُلُ وَ احد منهم شَاةً بِعَيْنَهَا فَضَحُوابِهَا كَذَالُكَ فَلْقَيْاسِ ان لَايجُوزُ وَفَى الْاستحسان يَجُوزُ "

فقوله اشترى سبعة نفر سبع شياه بينهم بيحتمل شركاء كل شاة بينهم ويحتمل شراء شياه على ان يكون لكل واحد شاة مولكن لا يعينها ،فان كان المراد هوالثانى ،فماذكر من الجواب باتفاق الروايات بلان كل واحد منهم يصير مضحيا شاة كاملة ،وان كان المراد هو الاول فماذكر من الجواب عليى احد الروايتين 177

" روى بشر بن الوليد عن أبي يوسف: في رجل له تسعة من العيال، و هو العاشر، فضحى بعشر من الغنم عن نفسه، و عن عياله، ولا ينوي شاة بعينها؛ لكن ينوي العشرة عنهم و عنه؛ جاز في الاستحسان، و هو قول أبي حنيفة رحمه الله 188% ولو اشترك سبعة في سبع شياه لايجزيهم قياسا لان كل شاة بينهم على سبعة اسهم و في الاستحسان يجزيهم وكذا اثنان في

 $<sup>^{615}</sup>$  - المحيط البرهاني ج 5 ص  $^{679}$  المؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق : الناشر : دار إحياء التراث العربي الطبعة : عدد الأجزاء :  $^{*}$  الفتاوى الهندية ج 5 ص  $^{*}$  المؤلف : لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي

<sup>616</sup> ـ الفتاوى الهنديه: ج٣ ص/ ٢٥٦ كتاب الاضحية فصل فيما يجوزفي الضحاياو مالايجوز مكتبم زكريا ديوبند

<sup>617</sup> ـ الفتاوى الهندية "ج۵ ص/۴۰۳ كتاب الاضحية الباب الثامن فيما يتعلق بالشركة فيالضحايامكتبه زكر ياديو بند

<sup>618</sup> ـ المحيط البرهاني: ج۶ ص/٩۴ كتاب الاضحية الفصل الثامن فيمايتعلق بالشركة فيالضحايا مكتبه دار الكتب العلميم بيروت لبنان

شاتين 619

ثالواختلطت الغنم فضحىٰ كل واحد واحدة ورضوابذالک
 جاز 620"

﴿ وعلى هٰذا اذاغلط رجلان فذبح كل واحد منهما اضحية صاحبه عن نفسه انه يجزى كل واحد منهما اضحية عنه استحسانا 621"

☆ "ومنها ان تجزئ فيها نيابة فيجوز للانسان ان يضحى
 بنفسہ وبغيره باذنہ <sup>622</sup>

او اماالضحایا فلابدفیها من النیة لاکن عند الشراء  $^{623}$  لاعندالذبح

#### حصہ داروں کے گوشت کو باہم مخلوط کرنا

سوال (ب): گوشت کو آپس میں ملالینااوراسی مخلوط گوشت میں سے انداز ہے سے جھے داروں کو گوشت میں سے انداز ہے سے جھے داروں کو گوشت دیناکیا شرعاً درست ہو گا؟ یاہر ایک جانور کے گوشت کوالگ الگ رکھنااور حصہ داروں کواسی میں سے دیناضر وری ہو گا؟

الجواب: اس صورت میں ہر جانور کاالگ الگ گوشت رکھناضر وری نہیں ہے ، بلکہ سب کو مخلوط کرکے حصول کی تعداد کے لحاظ سے تقسیم کر دیں تو بھی جائز ہے ، البتہ حصہ داروں کے در میان گوشت کی برابر برابر تقسیم کرنالازم ہے ، اوراس کے لئے ضروری ہے کہ وزن سے تقسیم کیاجائے اندازے سے نہیں

<sup>620</sup> ـ الفتاوى الهنديم الباب الثامن فيمايتعلق بالشركة في الصحايا زكريا ج ص ٣٠٠ شامي زكريا :ج ٩ ص ٣٠٠ شامي زكريا :ج ٩ ص ٢٠١ بدائع الصنائع زكرياديوبند:ج ٢٠١/٠٠

<sup>621</sup> ـ بدائع الصنائع كتاب التضحيم زكريا: ج٢٠١/٢٠١

<sup>622 -</sup> بدائع الصنائع كتاب التضحيم فصل في كيفية الوجوب زكريا:ج مرا٠٠٠

<sup>623</sup> ـ الاشباه والنظائر: ص/٨٢ الفن الاول قول في القواعد الكليم ،القاعدة الاولى: لاثواب الابالنبة: قاعده نمبر: ٣٩

،اس کئے کہ گوشت اموال ربویہ میں سے ہے اور باہم تقسیم مبادلہ کے حکم میں ہے،اس کئے اندازے سے تقسیم میں کمی بیشی کاامکان ہے،البتہ اس کی ایک صورت رہے جانور کے دیگر اجزاء-سری، پائے، گردہ کلیجی وغیرہ بھی گوشت کی تقسیم رواہو گی،ایک جنس کو وغیرہ بھی گوشت کی تقسیم رواہو گی،ایک جنس کو دوسری جنس کا بدل محمول کرتے ہوئے اس کی اجازت دی گئی ہے،جہال بہت سے جانور ہوں اور حصہ داروں کی کثرت ہو وہاں یہی صورت اختیار کرنامناسب ہے۔

وإذا جَازَ عن الشَّرِكَةِ يُقْسَمُ اللَّحْمُ بِالْوَزْنِ لِأَنَّهُ مَوْزُونٌ وإذا قَسَمُوا جُزَافًا لَا يَجُوزُ إِلَّا إِذَا كَانَ معه شَيْءٌ آخَرُ من الأركاع (الأكارع) وَالجُلْدِ كَالْبَيْعِ لِأَنَّ الْقِسْمَةَ فيها مَعْنَى الْمُبَادَلَةِ 624

ويقسم اللحم وزنا لا جزافا إلا إذا ضم معه الأكارع أو الجلد) صرفا للجنس لخلاف جنسه 625

ويقسم لحمها وزناً لا جزافاً إلا الله إذا خلط به من أكارعه أو جلده 626

## قربانی سے قبل کوئی جانور مرجائے یا عیب دار ہو جائے

 $<sup>^{624}</sup>$  – البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج $^{8}$  ص $^{98}$  زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة  $^{926}$  سنة الوفاة  $^{970}$  ها الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت

<sup>625 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 5 ص 630 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن علي الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)

 $<sup>^{626}</sup>$ - مجمع الأنمر في شرح ملتقى الأبحر ج 1 ص  $^{169}$  عبد الرحمن بن محمد بن سليمان الكليبولي المدعو بشيخي زاده سنة الولادة / سنة الوفاة  $^{1078}$ ه تحقيق خرح آياته وأحاديثه خليل عمران المنصورالناشر دار الكتب العلمية سنة النشر  $^{1098}$ ه مكان النشر لبنان/ بيروت عدد الأجزاء  $^{1098}$ 

کیا تھم ہے؟

الجواب: حصول کی تعداد کے اعتبار سے جانوروں کی خریداری کے بعد جو قربانیاں ہوتی ہیں جیسا کہ اوپر عرض کیا گیا یہ خلاف قیاس ہے ،اور قربانی ہو جانے کے بعد محض استحساناً اس کو جائز قرار دیا گیا ہے ، کہ مقصد ارافت دم پوراہو گیا، اس لئے عام قاعدے کے مطابق منتظمین کا یہ طرز عمل غلط ہے ،اوراگر ان کی غلطی کی وجہ سے کوئی نقصان ہو تا ہے تواس کی جوابد ہی غلطی کرنے والوں پر ہونی چاہئے نہ کہ قربانی دینے فلطی کی وجہ سے کوئی نقصان ہو تا ہے تواس کی جوابد ہی غلطی کرنے والوں پر ہونی چاہئے نہ کہ قربانی دینے والوں پر ،اس لئے میرے خیال میں اگر حصہ داروں کے لئے الگ الگ جانوروں کی تعیین نہیں ہوئی ،اور ان جانوروں میں سے کوئی جانور مرگیا یا عیب دار ہو گیا تواس کا ضان منتظمین پر عائد ہو گا اوران کو اپنی رقم سے جانور خرید کر حصہ داروں کے لئے قربانی کر نالازم ہو گا۔

وفي الْأَضَاحِيّ لِلزَّعْفَرَائِيِّ اشْتَرَى سَبْعَةُ نَفَرٍ سَبْعَ شِيَاهٍ بَيْنَهُمْ ولَم يُسَمِّ لِكُلِّ وَاحِدٍ منهم شَاةٌ بِعَيْنِهَا فَضَحَّوْا بَهَا كَذَلِكَ فَالْقِيَاسُ أَنْ لَا يَجُوزَ وفي الإسْتِحْسَانِ يَجُوزُ فَقَوْلُهُ اشْتَرَى سَبْعَةُ نَفَرٍ سَبْعَ شِيَاهٍ بَيْنَهُمْ يَعْتَمِلُ شِرَاءَ كُل شَاةٍ بَيْنَهُمْ وَيَعْتَمِلُ شِرَاءَ شِيَاهٍ على أَنْ يَكُونَ لِكُلِّ وَاحِدٍ شَاةً وَلَكِنْ كُل شَاةٍ بَيْنَهُمْ وَيَعْتَمِلُ شِرَاءَ شِيَاهٍ على أَنْ يَكُونَ لِكُلِّ وَاحِدٍ شَاةً وَلَكِنْ لَا بِعَيْنِهَا فَإِنْ كَانِ الْمُرَادُ هو النَّانِي فما ذُكِرَ في الجُوَابِ بِاتِّفَاقِ الرِّوَايَاتِ لِأَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ منهم يَصِيرُ مُضَحِيًا شَاةً كَامِلَةً وَإِنْ كَانِ الْمُرَادُ هو الْأَوْلُ فما ذُكِرَ مِن الجُوَابِ على إحْدَى الرِّوَايَتَيْنِ فإنِ الْعُنَمَ إذَا كَانت بين رَجُلَيْنِ فما ذُكِرَ مِن الجُوَابِ على إحْدَى الرِّوَايَتَيْنِ فإنِ الْعُنَمَ إذَا كَانت بين رَجُلَيْنِ فما ذُكِرَ مِن الْمُوابِ على إحْدَى الرِّوَايَتَيْنِ فإنِ الْعُنَمَ إذَا كَانت بين رَجُلَيْنِ فما ذُكِرَ في بَعْضِ الْمُواضِعِ أَنَّهُ لَا يَجُوزُ كَذَا في الْمُحِيطِ شَاتَانِ بين صَحَيًا عَل دُكِرَ في بَعْضِ الْمُواضِعِ أَنَّهُ لَا يَجُوزُ كَذَا في الْمُحِيطِ شَاتَانِ بين رَجُلَيْنِ ذَبَكَاهُمَا عَن نُسُكَيْهِمَا أَجْزَأَهُمَا أَنَّهُ لَا يَجُوزُ كَذَا في الْمُحِيطِ شَاتَانِ بين رَجُلَيْنِ ذَبَكَاهُمَا عَن نُسُكَيْهِمَا أَجْزَأَهُمَا أَعْنَامَ عَن نُسُكَيْهِمَا أَجْزَأُهُمَا أَكُونَ كَذَا في الْمُحِيطِ شَاتَانِ بين

 $<sup>^{627}</sup>$  - المحيط البرهاني ج  $^{67}$  ص  $^{679}$  المؤلف : محمود بن أحمد بن الصدر الشهيد النجاري برهان الدين مازه المحقق : الناشر : دار إحياء التراث العربي الطبعة : عدد الأجزاء :  $^{11}$ 

الفتاوى الهندية ج 5 ص 305 المؤلف: لجنة علماء برئاسة نظام الدين البلخي

ستے جانوروں کی خرید سے مطلوبہ تعداد پوری کی جائے گی، لیکن وہ شکل اس صورت میں ہے کہ کسی کی جانب سے تعدی موجود نہ ہواور جانور سب کے لئے متعین طور پر لئے گئے ہوں جب کہ زیر بحث صورت میں منتظمین کی طرف سے عدم تعیین کی بناپر تعدی پائی گئی ہے ، نیزا تنی بڑی تعداد میں جانوروں کی دوبارہ خرید وفروخت آسان نہیں ہے۔

"اربعة نفر لكل واحد منهم شاة حبسوها في البيت فما تت واحد لا يدري لمن هي يباع هذه الاغنام جملة ويشتري بثمنها اربع شياه لكل واحد منهم شاة ثم يؤكل كل واحد منهم صاحبه بذبح كل واحدة منها ويحل كل واحد منهم اصحابه ايضاً حتى يجوز عن الاضحية كذا في الخلاصة 628"

"فى مجموع النوازل: اربعة نفر اشترى كل واحد منهم شاة لونها وهيئتها واحد فحسبوها فى بيت فلمافتحوا وجدوا واحة منها ما تت ولا يدرى لمن هى ،فانه تباع هذه الاغنام جملة ،ويشترى بثمنها اربع شياه كل واحد منهم أمر صاحبه بذبح كل واحد منهم صاحبه ايضاً حتى يجوز عن الاضحية والله أعلم بالصواب 629"

#### ناموں کی تعیین ذبح سے پہلے ضروری

سوال شق (د):اگر ذرج سے پہلے تعیین نہ کی گئی ہو بلکہ ذرج کرنے کے بعد ناموں کی تعیین کی تو متعینہ جصے داروں کی طرف سے قربانی اداہو جائے گی یانہیں؟

الجواب: صحیح طریقہ یہ ہے کہ جانور خریدتے وقت ہی ناموں کی تعیین کرلی جائے، اوراگر ہوقت خرید تعیین نہ کی جاسکے تو کم از کم ذرخ کے وقت ہر حال میں تعیین لازم ہے، ذرخ کے بعد کی تعیین کا اعتبار نہیں ہے، اس لئے کہ جانور ذرخ کرنے کئی مقاصد ہوسکتے ہیں، جن کی تعیین ذرخ سے قبل ضروری ہے، نیت کے بغیر کوئی ذبیحہ عبادت نہیں بن سکتا، اس لئے ذرخ کے بعد تعیین کی صورت میں حصہ داروں کی طرف سے

<sup>628</sup> ـ الفتاوى الهندية :ج۵ ص/٣٠٢ كتاب الاضحية الباب السابع في التضحية عن الغير وفي التضحية بشاة الغير عن نفسم ،مكتبم زكريا ديوبند

<sup>629</sup> ـ المحيط البرهاني :ج ٢ ص/١٠٣ مكتب دار الكتب العلميم بيروت لبنان

قربانی ادانه ہو گی۔

فإن لم يكن له نية عند الشراء ولكن لم يوجبها حتى شرك الستة جازو الأفضل أن يكون ابتداء الشراء منهم أو من أحدهم بأمر الباقين حتى تثبت الشركة في الابتداء اه وقوله لأنه ما أوجب الكل على نفسه بالشراء الخ يدل على أن معنى إيجابها لنفسه أن يشتريها لنفسه أو ينوي بعده القربة ومثله قوله في شرح اللباب أي بتعيين النية وتخصيصها له إذا عرفت ذلك فالصور ستة إما أن يشتريها لنفسه خاصة أو يشتريها بلا نية ثم يعينها لنفسه أو يشتريها بلا نية ولم يعينها لنفسه أو يشتريها بنية الشركة أو يشتريها مع ستة أو يشتريها وحده بأمرهم فقول الشارح شريت لقربة لا يصلح على إطلاقه بل هو خاص بما عدا الصورتين الأوليين لكن ينبغي أن يكون هذا التفصيل محمولا على الفقير لأن الغني لا تجب عليه بالشراء بدليل ما ذكره في أضحية البدائع عن الأصل من أنه لو اشترى بقرة ليضحي بها عن نفسه فأشرك فيها يجزئهم والأحسن فعل ذلك قبل الشراء قال وهذا أي قوله يجزئهم محمول على الغنى لأنها لم تتعين أما الفقير فلا يجوز أن يشرك فيها لأنه أوجبها على نفسه بالشراء للأضحية فتعينت اه لكن سوى في الخانية في مسألة الأضحية بين الغني والفقير فتأمل 630 \*وأماالضحايا:فالابدفيهامن النيةلكن عند الشراء لا عند الذبح و تفرع عليها أنه لو اشتراها بنية الأضحية فذبحها غيره بلا إذن 631

------ حواشی \_\_\_\_\_\_

<sup>630 -</sup> حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج 2 ص 615 ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر 1421هـ – 2000م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء 8 - 631 الاشباه والنظائر لابن نجيم ج 1 ص 29

﴿ إِذَا وَكَّلَ رَجُلًا أَنْ يُضَحِّي عَنْهُ وَلَمْ يُسَمِّ شَيْئًا وَلَا ثَمَنًا أَنَّهُ لَا يَجُوزُ 632 ﴿ إِذَا وَكُل رَجُلًا أَنَّهُ لَا يَجُوزُ 632 ﴿

#### ناموں کی تعیین کے بعد ان میں تبریلی

سوال نمبر (۲)-الف: اگر منتظمین نے جانور خریدتے وقت جھے داروں کے ناموں کی تعیین کر دی تھی، تو کیا بعد میں ناموں کے اندروہ تبدیلی کرسکتے ہیں؟

(ب)اگر خریدتے وقت تو تعیین نہیں کی تھی،لیکن بعد میں تعیین کر دی تھی،تو کیااب منتظمین کو کسی وجہ سے ان ناموں میں تبدیلی کااختیار ہو گا؟ یاانہیں اس کااختیار نہیں ہے؟

الجواب – (الف):اگر منتظمین نے حصہ داروں کے وکیل کی حیثیت سے جانورناموں کی تعیین کے ساتھ خریدے سے، توجو حکم اصل کاہے وہی حکم ان کا بھی ہو گا، بشر طیکہ بیہ بات حصہ داروں کے علم میں ہواوروہ اس پر راضی ہوں، فقہاء نے اس باب میں امیر اور غریب کا فرق کیاہے ، یعنی امیر جس پر قربانی واجب ہے وہ اگر قربانی کی نیت سے جانور خریدے اور پھر بعد میں اس کی جگہ پر دو سر اجانور قربانی کرناچاہے تواس کی اجازت ہے ، اس لئے کہ قربانی کا وجوب اس کے اوپر فی الجملہ پہلے سے ثابت ہے ، جانور خرید نے کی بناپر نہیں ہے ، اس لئے کہ قربانی کا وجوب اس کے اوپر فی الجملہ پہلے سے ثابت ہے ، جانور خرید نے کی بناپر بطور نذر واجب بنیں ہو گا، اس کے بر خلاف غریب آدمی جس پر قربانی واجب نہیں ہے وہ قربانی کی نیت سے جانور خرید لے تواس پر قربانی جانور کے خرید نے کی بناپر بطور نذر واجب ہوتی ہے ، اس لئے اس جانور کو بدلناجائز نہ ہو گا، اس اصول پر صاحب استطاعت افراد کی جانب سے خرید کے گئے جانوروں میں تعیین کے بعد بھی ناموں میں تبدیلی کی جاسکتی ہے ، لیکن غریب لوگوں کی طرف سے خریدے گئے جانوروں میں تعیین کے بعد بھی ناموں میں تبدیلی کی جاسکتی ہے ، لیکن غریب لوگوں کی طرف سے خریدے گئے جانوروں میں ناموں کی تبدیلی جائز نہیں ہے۔

بدائع میں ہے:

<sup>632 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 5 ص 68 علاء الدين الكاساني سنة الولادة / سنة الوفاة 587 الناشر دار الكتاب العربي سنة النشر 1982 مكان النشر بيروت عدد الأجزاء 7 \* الفتاوى العالمكيرية المعروفة بالفتاوى الهندية ج 5 ص 297 المؤلف: جماعة من العلماء برئاسة الشيخ: نظام الدين البرنهابوري البلخي بأمر السلطان: محمد أورنك زيب عالمكير الطبعة: الثانية، ١٣١٠ هـ الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر (وصوّرتها دار الفكر بيروت وغيرها)عدد الأجزاء: ٦

وأما الذي يجب على الفقير دون الغني فالمشتري للأضحية إذا كان المشتري فقيرا بأن اشترى فقيرشاة ينوي أن يضحي بها، وقال الشافعي رحمه الله: لا تجب وهو قول الزعفراني من أصحابنا وإن كان غنيا لا يجب عليه بالشراء شيء بالاتفاق "وجه" قول الشافعي رحمه الله إن الإيجاب من العبد يستدعي لفظا يدل على الوجوب، والشراء بنية الأضحية لا يدل على الوجوب فلا يكون إيجابا ولهذا لم يكن إيجابا من الغني. "ولنا" يدل على الوجوب فلا يكون إيجابا ولهذا لم يكن إيجابا من الغني. "ولنا" أن الشراء للأضحية ممن لا أضحية عليه يجري مجرى الإيجاب وهو النذر بالتضحية عرفا ؛ لأنه إذا اشترى للأضحية مع فقره فالظاهر أنه يضحي بالتضحية واجبة عليه بإيجاب الشرع ابتداء فلا يكون شراؤه للأضحية المؤن قصدا إلى تفريغ ما في ذمته ولو كان في ملك إنسان شاة ولنوى أن يضحي بها أو اشترى شاة ولم ينو الأضحية وقت الشراء ثم نوى بعد ذلك أن يضحي بها لا يجب عليه سواء كان غنيا أو فقيرا ؛ لأن النية بقارن الشراء فلا تعتبر 633

( وَوَجْهُهُ ) أَنَّ نِيَّةَ التَّعْيِينِ قَارَنَتْ الْفِعْلَ وَهُوَ الشِّرَاءُ فَأَوْجَبَتْ تَعْيِينَ الْمُشْتَرِي لِلْأُضْحِيَّةِ ، إلَّا أَنَّ تَعْيِينَهُ لِلْأُضْحِيَّةِ لَا يَمْنَعُ جَوَازَ التَّضْحِيَةِ بِغَيْرِهَا كَتَعْيِينِ النِّصَابِ لِأَدَاءِ الزَّكَاةِ مِنْهُ لَا يَمْنَعُ جَوَازَ الْأَدَاءِ بِغَيْرِهِ وَتَسْقُطُ عَنْهُ الزَّكَاةُ ، وَهَذَا لِأَنَّ الْمُتَعَيَّنَ لَا يُزَاحِمُهُ غَيْرُهُ، فَإِذَا ضَحَّى بِغَيْرِهِ أَوْ أَدَّى الزَّكَاة مِنْ غَيْرِ النِّصَابِ لَمْ يَبْقَ الْأَوَّلُ مُتَعَيَّنًا ، فَكَانَتْ الشَّاةُ مُتَعَيَّنَةٌ لِلتَّضْحِيةِ مِنْ غَيْرِ النِّصَابِ لَمْ يَبْقَ الْأَوَّلُ مُتَعَيَّنًا ، فَكَانَتْ الشَّاةُ مُتَعَيَّنَةٌ لِلتَّضْحِية

------ حواشی -------

 $<sup>^{633}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص 178 تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{633}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406ه – 1986م

مَا لَمْ يُضَحِّ بِغَيْرِهَا كَالزَّكَاةِ 63<sup>4</sup>

\* وهذا بخلاف الوكيل بالشراء أنه إذا اشترى شيئا يقع شراؤه للموكل ، و إن أضاف العقد إلى نفسه لا إلى الموكل ؛ لأنه لما أمره بالشراء فقد أنابه مناب نفسه فكان تصرف الوكيل كتصرفه بنفسه ، ولو اشترى بنفسه كان المشترى له كذا هذا ، والله تعالى أعلم، 635

☆"ثم ان تقیید الشراء بکونہ لنفسہ یشیر الی انہ لیس لہ ان یشتری لمؤکل آخر لانہ اذا لم یملک الشراء لنفسہ فاولیٰ أن لا یملک الشراء لغیرہ فلو اشتراہ للمؤکل الثانی کان للاول 636"

لا ينفذ في حق المؤكل المؤكل المؤكل المؤكل المؤكل المؤكل المؤكل المؤكل ويبقى على ذمة الوكيل 637"

ليس للوكيل بالشراء ان يقبل البيع بدون اذن المؤكل وهذا بالاجماع 638"

☆اذا قيد الوكالة بقيد فليس للوكيل أن يخالفه فان خالف لايكون شراء نافذا على المؤكل ويبقى المال الذى اشتراى عليه 639" ☆فالمذكور في كتب الظوابرأن الوكيل اذاخالف ان كا ن

<sup>------</sup> حواشی ------ حواشی

 $<sup>^{634}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص 193تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{634}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406ه – 1986م

<sup>635 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص 443 تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية - بيروت - لبنان الطبعة الثانية 1406هـ - 1986م

<sup>636</sup> \_شرح المجله للاتاسى:جهم ص/ 636

<sup>637</sup> ـ شرح المحله للاتاسي: جهم ص/ ۴۶۲

<sup>638</sup> \_شرح المحله للاتاسى:چېم س/ ۴۸۲

<sup>&</sup>lt;sup>639</sup> ـ شرح المحله للا تاسى:چىم ص/۴۵۸

الخلاف من حيث الجنس لاينفذ على الآمر وان كان الماتى بم انفع من الماموربم..... وان كان الخلاف من حيث الوصف والقدر لا من حيث الجنس ان كان الماتى بم انفع من المامور بم ينفذ على الآمر وان كان الماتى بم اضر من المامور بم لا ينفذ على الآمر 640"

وان وكل بأن يشترى لم كبشا اقرن اعين للاضحية فاشترى كبشا اجم ليس اعين لايلزم الآمر لأن هذا مما ير غب فيم الناس للاضحية فخالف ما امر بم $^{641}$ 

\*اذا اشترى الوكيل لمؤكله شيئا با ذنه انتقل الملك من البائع الى المؤكل ولم يد خل في ملك الوكيل 642"

(ب) لیکن اگر منتظمین نے جانور و کیل بالشراء کی حیثیت سے نہیں بلکہ محض تجارتی نقطۂ نظر سے یابوں ہی بلانیت خریدے تھے اور خرید نے بعد ناموں کی تعیین کی توامیر وغریب تمام حصہ داروں کے ناموں میں تبدیلی کی اجازت ہوگی ،اس لئے کہ اصل تعیین کا وقت بوقت خرید ہوتا ہے یابوقت ذرج ،در میانی عرصہ میں تعیین سے لزوم ثابت نہیں ہوتا۔

#### شامی میں ہے:

فإن لم يكن له نية عند الشراء ولكن لم يوجبها حتى شرك الستة جاز والأفضل أن يكون ابتداء الشراء منهم أو من أحدهم بأمر الباقين حتى تثبت الشركة في الابتداء اه وقوله لأنه ما أوجب الكل على نفسه بالشراء الخ يدل على أن معنى إيجابها لنفسه أن يشتريها لنفسه أو ينوي بعده القربة ومثله قوله في شرح اللباب أي بتعيين النية وتخصيصها له إذا عرفت ذلك فالصور ستة إما أن يشتريها لنفسه خاصة أو يشتريها بلا نية

<sup>640</sup> \_ المحيط البرهاني: ج• اص / ٨١

<sup>641</sup> \_ فآوي بنديه: ج٥ص/٢٠٠٦ كتاب الاضحية ، الباب لتاسع في المتفر قات ، مكتبه زكرياديو بند 642 \_ 1460 \_ الموكلم شيئا باذنه : ج٧ ص/٢٤٥

ثم يعينها لنفسه أو يشتريها بلا نية ولم يعينها لنفسه أو يشتريها بنية الشركة أو يشتريها مع ستة أويشتريها وحده بأمرهم فقول الشارح شريت لقربة لا يصلح على إطلاقه بل هو خاص بما عدا الصورتين الأوليين لكن ينبغي أن يكون هذا التفصيل محمولا على الفقير لأن الغني لا تجب عليه بالشراء بدليل ما ذكره في أضحية البدائع عن الأصل من أنه لو اشترى بقرة ليضحي بما عن نفسه فأشرك فيها يجزئهم والأحسن فعل ذلك قبل الشراء للضحي بما عن نفسه فأشرك فيها يجزئهم على الغني لأنها لم تتعين أما الفقير فلا يجوز أن يشرك فيها لأنه أوجبها على نفسه بالشراء للأضحية فتعينت اه لكن سوى في الخانية في مسألة الأضحية بين الغني والفقير فتأمل 643

## اجتماعی قربانی میں اگریچھ رقم نیج جائے

سوال نمبر (۳):اجتماعی قربانی میں اگر رقم نج جائے اوراصل مالک کو واپس کرنایااس سے اجازت لینامشکل ہو، تواس رقم کا کیا حکم ہو گا؟ کیاوہ رقم منتظمین اپنے استعال میں لاسکتے ہیں؟

الجواب: اگر منتظمین نے وکیل بالشراء کی حیثیت سے حصہ داروں کے ناموں کی تعیین کے ساتھ جانور خرید ہے تھے اور اس میں کچھ رقم نی گئی، توبیر قم منتظمین کے پاس امانت ہے اور مالک کی اجازت کے بغیر اس کو اپنے استعال میں لا نادر ست نہیں ہے ، و کیل بالشراء مؤکل کی ہدایات کا پابند ہو تا، وہ اس کی خلاف ورزی نہیں کر سکتا، اس کے تصرفات گویامؤکل کے تصرفات ہیں ، اور یہ سب کچھ دیانت وامانت پر مبنی ہے ، الابیہ کہ حصہ داران باقی رقم ان کو استعال کرنے کی اجازت دے دیں۔

وهذا بخلاف الوكيل بالشراء أنه إذا اشترى شيئا يقع شراؤه للموكل ، و إن أضاف العقد إلى نفسه لا إلى الموكل ؛ لأنه لما أمره بالشراء فقد أنابه مناب نفسه فكان تصرف الوكيل كتصرفه بنفسه ، ولو اشترى بنفسه كان

 $<sup>^{643}</sup>$  - حاشية رد المختار على الدر المختار شرح تنوير الأبصار فقه أبو حنيفة ج  $^{2}$  ص  $^{615}$  ابن عابدين.الناشر دار الفكر للطباعة والنشر.سنة النشر  $^{1421}$ ه -  $^{2000}$ م.مكان النشر بيروت.عدد الأجزاء  $^{8}$ 

المشترى له كذا هذا ، والله تعالى أعلم، 644

بخلاف الوكيل بالشراء أن له ولاية مطالبة الموكل بالثمن بعد الشراء قبل أن يؤدي هو من مال نفسه لأن هناك الثمن يقابل المبيع, والملك في المبيع كما. وقع وقع للموكل فكان الثمن عليه فكان له أن يطالبه به 645 "وأما" الوكيل بالشراء فالتوكيل بالشراء لا يخلو إما أن كان مطلقا أو كان مقيدا, فإن كان مقيدا يراعى فيه القيد إجماعا لما ذكرنا, سواء كان القيد راجعا إلى المشترى أو إلى الثمن, حتى إنه إذا خالف يلزم الشراء إلا إذا كان خلافا إلى خير فيلزم الموكل 646

لیکن اگر منتظمین نے بلا تعیین نام فروخت کرنے کے ارادے سے جانور خریدے اور پھر حصہ داروں کو مقررہ قیمتوں پر فروخت کیاتو اصل قیمت سے زائدر قم نفع قرار پائے گی ،اس کو واپس کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔

فإنه إذا ثمنه (بما قام عليه وبفضل) مؤنة وإن لم تكن من جنسه كأجر قصار ونحوه، ثم باعه مرابحة على تلك القيمة جاز.مبسوط. 647 "و شرطهاكون الاجرة والمنفعة معلومتين لأن جهالتهما تفضى الى المنازعة 648"

<sup>------</sup> حواشی ------

 $<sup>^{644}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص 443تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406هـ – 1986م

<sup>645 -</sup> بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 13 ص 28تاليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406هـ – 1986م

<sup>646 -</sup>بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 13ص 82تاليف:علاءالدين أبوبكربن مسعودالكاساني الحنفي 587هـ دار الكتب العلمية – بيروت-لبنان الطبعةالثانية1406هـ-1986م

<sup>647 -</sup>شامى ،كتاب البيوع ،باب المرابحة والتولية ج 5 ص 134 كراچى

<sup>648</sup> ـ الفتاوى الهنديم :ج م ص/ ٢١ كتاب الاجاره مكتبم زكريا ديوبند

## قربانی میں نظم وانتظام کی اجرت وصول کرنا

سوال نمبر (۴): قربانی کے حصے حاصل کرنے والے محصلین کو منتظمین کی طرف سے فی حصہ جو اجرت دی جاتی ہے، تو کیااس اجرت کو قربانی کی قیمت میں شامل کرکے حصے داروں سے وصول کیا جاسکتا ہے؟

الجواب: فتظمین حصہ داروں کے وکیل ہوتے ہیں، اوروکالت پر اجرت لینا جائز ہے، لیکن وکالت کبھی بطور تبرع بھی ہوتی ہے اور کبھی اجرت پر بھی، اس لئے حصہ داروں کو علم میں لائے بغیر ان سے اجرت وصول کرنا جائز نہیں، الایہ کہ کسی کایہ شغل معروف ہواور لوگ جانتے ہوں کہ اس کاکام اجرت پر ہوتا ہے، تو المعروف کالمشروط کے اصول پر یہ اپنی مقررہ اجرت قیمت میں شامل کر سکتا ہے:

اِذَا شُوطَتْ الْأُجْرَةُ فِي الْوَكَالَةِ وَأَوْفَاهَا الْوَكِيلُ اسْتَحَقَّ الْأُجْرَةَ , وَإِنْ لَمْ

إِذَا شُرِطَتْ الْأُجْرَةُ فِي الْوَكَالَةِ وَأَوْفَاهَا الْوَكِيلُ اسْتَحَقَّ الْأُجْرَةَ , وَإِنْ لَمْ تُشْرَطْ وَلَا يَكُنْ الْوَكِيلُ مِمَّنْ يَخْدُمُ بِالْأُجْرَةِ كَانَ مُتَبَرِّعًا . فَلَيْسَ لَهُ أَنْ يُطَالِبَ بِالْأُجْرَةِ ) يَسْتَحِقُ فِي الْإِجَارَةِ الصَّحِيحَةِ الْأُجْرَةَ الْمُسَمَّى 649 وانمايجب للوكيل اجر على عملہ ان شرطہ لہ ذلک صريحاً وانمايجب للوكيل اجر على عملہ ان شرطہ لہ ذلک صريحاً اوبدلالۃ العرف والعادة بان كان الوكيل ممن جرت عادتہ ان يعمل باجرة 650

# قرباني بيج

سوال نمبر (۵): بعض ادارے بطور تجارت اجماعی قربانی کا نظم کرتے ہیں، جس کا ایک طریقہ یہ ہوتا ہے کہ ادارے کے ذمہ داران کچھ جانورا پنی ذاتی رقم سے خرید کرر کھ لیتے ہیں، اور نیت یہ ہوتی ہے کہ ان کے حصے نفع کے ساتھ فروخت کریں گے چنانچہ وہ ایک پیلیج اس طرح بناتے ہیں، کہ جانور کی خریداری سے لے کر قربانی تک کی تمام ذمہ داری لیتے ہوئے ایک متعینہ رقم وصول کرتے ہیں، گویایہ ٹھیکہ کی ایک سے یہ وہ ایک متعینہ رقم وصول کرتے ہیں، گویایہ ٹھیکہ کی ایک سے داری

 $<sup>^{649}</sup>$  -درر الحكام شرح مجلة الأحكام ج  $^{640}$  ص  $^{649}$  على حيدر تحقيق تعريب: المحامي فهمي الحسيني الناشر دار الكتب العلمية مكان النشر لبنان / بيروت عدد الأجزاء  $^{4}$ 

<sup>650 -</sup>شرح المجلة لخالدالاتاسي ،الباب الثالث في بيان احكام الوكالة ،المادة ::1467 ج 4 ص 445

صورت ہوتی ہے، پھریہ حضرات اپنے حساب سے بعنی نفع کے وقت قیمت متعین کرکے حصہ داروں کی طرف سے قربانی کرتے ہیں، قیمت خرید اور قیمت فروخت کے در میان جو فرق ہو تاہے، وہ ان کا نفع ہو تاہے ،اس سلسلے میں قابل شخقیق امور یہ ہیں:

الف: کیااس طرح پیچ فروخت کر کے دوسروں کی طرف سے قربانی کرنااوراس سے نفع کماناشر عاً درست ہوگا؟ اس کی فقہی تخریخ کیاہوگی ؟ خاص طور پر بیہ امر ملحوظ رہے کہ یہاں ادارہ کے منتظمین قربانی کرنے والوں کی طرف سے و کیل بالشراءاورو کیل بالتضحیة و غیرہ ہونے کے ساتھ بائع بھی خود ہی ہوتے ہیں۔ باگر جانور پہلے سے خریدے ہوئے نہ ہوں بلکہ ھے کی رقم ملنے کے بعد خریدے جائیں تو کیا تھم

? \_\_\_\_

الجواب - الف: مذکورہ پہنچ میں شرعاً کوئی حرج نہیں ہے بشر طیکہ کسی ایک یاچند متعینہ اشخاص کی قربانی کی نیت سے جانورنہ خرید ہے جائیں ،بلکہ عام تجارت کے ارادے سے اپنی رقم سے نقد یاادھار جانور خرید کر ان پر قبضہ حاصل کر لیاجائے اور پھر نفع سمیت ان کی قیمت طے کر کے آنے والے حصہ داروں کے ہاتھ فروخت کئے جائیں، اب تک منتظم کی حیثیت جانوروالوں کے مقابلے میں مشتری کی اور حصہ داروں کے مقابلے میں بائع کی ہے، پھر اگر حصہ دار ذرج کاوکیل بھی اسی کو بنادیں تب یہ وکیل بالتضحیۃ بھی ہوجائے گا اوراس کے لئے تبرعاً یاا جرت پر حصہ داروں کی طرف سے قربانی کی ذمہ داری اداکر نادرست ہوگا۔

(ب) لیکن اگر قربانی کے جانور حصہ داروں کے وکیل کی حیثیت سے خریدے جائیں تووہ جانور قربانی کے لئے متعین ہو جاتے ہیں ، اور قربانی کے جانورسے و کیل یا اصیل کے لئے انتفاع مکروہ ہے ، اس لئے اس صورت میں قربانی کے جانوروں سے جسمانی یا مالی نفع اٹھانے کی اجازت نہیں ہوگی ، فقہاء نے اس طرح کے نفع کو قابل تصدق قرار دیاہے ،۔۔۔۔ ظاہر ہے کہ رقم ملنے کے بعد اگر کوئی شخص خریداری کر تاہے تو قرین قیاس یہی ہے کہ وہ حصہ داروں کے وکیل بالشراء کی حیثیت سے جانور خریدرہا ہے ، اوروکیل کے لئے قربانی کے متعینہ جانوروں سے انتفاع کر نااوران کو ذریعۂ آمدنی بنانا درست نہیں ہے۔

البتہ جانور خریدنے کے بعد حسب حصہ لو گوں سے رقوم لی جائیں اور قربانی کے لئے جانوروں کی

تعیین کی جائے تو نفع اور اجرت دونوں کی رعایت کرتے ہوئے قیمت وصول کی جاسکتی ہے۔

(وكره جز صوفها قبل الذبح) لينتفع به،فإن جزه تصدق به، ولا يركبها ولا يحمل عليها شيئا ولا يؤجرها، فإن فعل تصدق بالاجرة . حاوي الفتاوى.لانه التزم إقامة القربة بجميع أجزائها (بخلاف ما بعده) لحصول المقصود. هجتبي 651

أَنَّ الْمُشْتَرَاةَ لِلْأُصْحِيَّةِ مُتَعَيَّنَةٌ لِلْقُرْبَةِ إِلَى أَنْ يُقَامَ غَيْرُهَا مَقَامَهَا فَلَا يَحِلُ الْالْتِفَاعُ بِهَا مَا دَامَتْ مُتَعَيَّنَةٌ 652

جَزَّ صُوفَهَا يَتَصَدَّقُ بِهِمَا وَلَا يَنْتَفِعُ بِهِمَا اه .وَقَالَ فِي الْبَدَائِعِ وَإِنْ انْتَفَعَ تَصَدَّقَ بِعِثْلِهِ وَإِنْ تَصَدَّقَ بِقِيمَتِهِ جَازَ فَإِنْ وَلَدَتْ الْأُضْحِيَّةُ وَلَدًا يُذْبَحُ مَعَ الْأُصْحِيَّةُ وَلَدًا يُذْبَحُ مَعَ الْأُمِّ كَذَا ذَكَرَهُ فِي الْأَصْلِ . وَقَالَ أَيْضًا وَإِنْ بَاعَهُ تَصَدَّقَ بِثَمَنِهِ ؛ لِأَنَّ الْأُمَّ لَلْأُمِّ كَذَا ذَكَرَهُ فِي الْأَصْلِ . وَقَالَ أَيْضًا وَإِنْ بَاعَهُ تَصَدَّقَ بِثَمَنِهِ ؛ لِأَنَّ الْأُمَّ

<sup>651 -</sup> الدر المختار ، شرح تنوير الأبصار في فقه مذهب الإمام أبي حنيفة ج 5 ص 642 المؤلف : محمد ، علاء الدين بن على الحصكفي (المتوفى : 1088هـ)

 $<sup>^{652}</sup>$  - بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ج 11 ص 224تأليف: علاء الدين أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي  $^{652}$  دار الكتب العلمية – بيروت – لبنان الطبعة الثانية 1406هـ – 1986م

<sup>653 -</sup> الفتاوى العالمكيرية المعروفة بالفتاوى الهندية ج 5 ص 300 المؤلف: جماعة من العلماء برئاسة الشيخ: نظام الدين البرنهابوري البلخي بأمر السلطان: محمد أورنك زيب عالمكير الطبعة: الثانية، ١٣١٠ هـ الناشر: المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر (وصَوَّرتها دار الفكر بيروت وغيرها)عدد الأجزاء: ٦

تَعَيَّنَتْ لِلْأُضْحِيَّةِ وَالْوَلَدُ يَعْدُثُ عَلَى وَصْفِ الْأُمِّ فِي الصِّفَاتِ الشَّرْعِيَّةِ فَتَسْرِي إِلَى الْوَلَدِ كَالرِّقِ وَالْحُرِّيَّةِ وَمِنْ الْمَشَايِخِ مَنْ قَالَ هَذَا فِي الْأُضْحِيَّةِ الْمُوجَبَةِ بِالنَّذْرِ أَوْ مَا هُوَ فِي مَعْنَى النَّذْرِ كَالْفَقِيرِ إِذَا اشْتَرَى شَاةً لِلْأُضْحِيَّةِ فَوَلَدَتْ لَا يَتْبَعُهَا وَلَدُهَا ؛ لِأَنَّ فِي الْأَوْلِ وَفِي الثَّانِي لَمْ يَتْبَعُهَا وَلَدُهَا ؛ لِأَنَّهُ يَجُوزُ الْأَوْلِ وَفِي الثَّانِي لَمْ يَتَعَيَّنْ ؛ لِأَنَّهُ يَجُوزُ التَّضْحِيَةُ بِعَيْرَهَا فَكَذَا وَلَدُهَا أَلَهُ الْمَلْكِ وَفِي الثَّانِي لَمْ يَتَعَيَّنْ ؛ لِأَنَّهُ يَجُوزُ التَّانِي لَمْ يَتَعَيِّنْ الْمَالِقِي لَمْ يَتَعَيِّنْ ؛ لِأَنَّهُ يَجُوزُ التَّانِي لَكُورُ اللَّهُ الْمَالَاقِ لَلْهُ اللَّهُ الْمُعْمَا وَلَدُولُ اللْمُولِي التَّالِي لَمْ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْعَلَاقِ لَلْهُ اللَّهُ الْمُعُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِلَةُ اللْهُ الْمُؤْلِقِي التَّاقِ لَلْهُ اللَّهُ الْعَلِيقِ لَلْهُ الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي اللْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْم

\*"المرابحة بيع بمثل الثمن الاول وزيادة ربح الى قولم والكل جائز 655"

## اجتماعی قربانی کے نظم کے لئے مدرسہ کے مال کا استعمال

سوال شق (ج): کیاکوئی دینی مدرسه منفعت وفائدے کے پیش نظر نیزاس بناپر که لوگوں کی قربانیاں بے غبار طریقے پراداہو جائیں، مدرسہ کے مال سے اجتماعی قربانی کا نظم کر سکتاہے؟

الجواب: بلاشبہ مدارس اسلامیہ کے لئے مالی اعتبارسے یہ ایک بہت منفعت بخش عمل ہے ، نیز مدارس میں علاء کی موجود گی میں جس قدر احتیاط اور مسائل شرعیہ کی رعایت کی جاسکتی ہے وہ کہیں اور ممکن نہیں ،اس لئے مدرسہ کے متولی یاانتظامیہ کمیٹی کی اجازت سے زکوۃ کے علاوہ دیگر مدات کی رقوم بطور قرض اس کے لئے استعال کی جاسکتی ہیں ، تا کہ جانور پہلے سے خرید کر حصہ داروں کے ہاتھوں فروخت کئے جاسکیں ۔ نیز لوگوں کے لئے بھی آسانیاں فراہم ہوں اور علاء کی نگر انی میں ان کی قربانیاں انجام دی جائیں ۔

<sup>654 -</sup> درر الحكام شرح غرر الأحكام ج 3 ص 266 المؤلف: محمد بن فراموز الشهير بمنلا خسرو (المتوفى: 885هـ) 655 ـ الفتاوى الهنديم: كتاب البيوع الباب الرابع عشر في المرابح، والتولية والوضعية: ج٣ ص/١٠٠ زكريا ديوبند

مال وقف کے زائد حصہ کو جس کی ابھی حاجت نہ ہو کسی قابل اعتماد شخص کو دینے کی اجازت دی ہے بشر طیکہ اس کے پاس مال کے ضائع ہونے کا اندیشہ نہ ہو اور ضرورت پڑنے پروہ مال واپس ہو جائے ،اس لئے کہ اس صورت میں مال وقف کا نسبتاً زیادہ تحفظ ہے:

قال في جَامِعِ الْفُصُولَيْنِ ليس لِلْمُتَولِّي إيدَاعُ مَالِ الْوَقْفِ وَالْمَسْجِدِ إلَّا مِّنْ فِي عِيَالِهِ وَلَا إقْرَاضُهُ فَلَوْ أَقْرَضَهُ ضَمِنَ وَكَذَا الْمُسْتَقْرِضُ وَذَكَرَ أَنَّ الْقَيِّمَ لو أَقْرَضَ مَالَ الْمَسْجِدِ لِيَأْخُذَهُ عِنْدَ الْحَاجَةِ وهو أَحْرَزُ من إمْسَاكِهِ فَلَا بَأْسَ بِهِ وفي الْعُدَّةِ يَسَعُ الْمُتَولِّيَ إقْرَاضُ ما فَضَلَ من غَلَّةِ الْوَقْفِ لو أَحْرَزُ اهُ 650

\*" وفي القنية ولا يجوز للقيم شراء شيء من مال المسجد لنفسه ولا البيع له وإن كان فيه منفعة ظاهرة للمسجد...قال في جامع الفصوليين: ليس للمتولى ايداع مال الوقف والمسجد الاممن في عيالم ولا اقراضم فلواقرضم ضمن وكذا المستقرض 657"

\*"اذادفع الوكيل بالشراء الثمن من مالم من غير صريح اذن المؤكل وقبض المبيع فلم ان يرجع بم على الؤكل لوجود الاذن دلالتم: لأن الحقوق لما كانت الى العاقد وقد علمم المؤكل يكون راضياً بدفعم 658"

اس سے استیناس کرتے ہوئے میر اخیال ہے ہے کہ اگر مدرسہ کے پاس گنجائش ہو اور دیگر بنیادی

 $<sup>^{656}</sup>$  البحر الرائق شرح كنز الدقائق ج 5 ص 269 زين الدين ابن نجيم الحنفي سنة الولادة 926ه النقمان ج 2 ص 970ه الناشر دار المعرفة مكان النشر بيروت\* مجمع الضمانات في مذهب الامام الأعظم أبي حنيفة النعمان ج 2 ص 704 أبي محمد بن غانم بن محمد البغدادي سنة الولادة -/ سنة الوفاة 1030ه تحقيق أ. د محمد أحمد سراح، أ. د علي جمعة محمدعدد الأجزاء 2

<sup>657</sup> ـ البحر الرائق: ج ۵ ص/ ۴۰۱ كتاب الوقف، مكتبه زكريا ديوبند 658 ـ اللباب في شرح الكتاب: ج۲ ص/ ۱۴۳ كتاب الوكالة دار الكتب لعلميه بيروت

ضروریات فوری طور پر متأثر نہ ہوں تو اجتماعی قربانی کے عمل میں مدرسہ کی پچھ رقم لگائی جاسکتی ہے، تا کہ نسبتاً بڑے نفع کے ساتھ وہ رقم واپس ہو،اس میں نقصان کااندیشہ کم ہے،علاوہ کھال کی منفعت مزید ہے۔

اجتماعی قربانی کامناسب اور قابل عمل طریقه

سوال نمبر (۲): اجتماعی قربانی کاشرعی اعتبار سے درست اور شفاف نیز موجودہ زمانے میں قابل عمل طریقهٔ کارآپ کے نزدیک کیا ہو سکتاہے؟ ایک تفصیلی خاکہ تحریر فرمائیں، جس میں مرحلہ وارتمام امور کاذکر ہو، نیز اس میں تبرعاً اور تجارةً دونوں صور توں سے متعلق جزئیات کی رعایت بھی موجود ہو۔

الجواب: میرے نزدیک اجماعی قربانی کی به صورت اختیار کی جانی چاہئے کہ:

ہ اپنی ذاتی رقم سے نقد یاجانوروالے سے ادھار معاملہ کرکے پہلے جانور خریدے جائیں اوران پر قبضہ حاصل کرلیاجائے، پھر نفع اور دیگر اخراجات کا توازن دیکھ کر ان کی قبت متعین کی جائے، اور جانورول کے معیار کے لحاظ سے حصہ دارول کے ہاتھ ان کو فروخت کیاجائے، اور پھر و کیل بالتضحیۃ ہوکر ان کی طرف سے تبرعاً یا اجرت پر قربانی کاعمل انجام دیاجائے، اور گوشت میں تمام اجزاء مخلوط کرکے مساوی حصے بنادیئے جائیں اور حسب طلب حصہ دارول کے حوالے کئے جائیں ، اور جولوگ اپنا حصہ نہ لیناچاہیں توان کی اجازت سے مدرسہ کے طلبہ اور دیگر مستحقین اس گوشت کو استعمال کریں۔ واللہ اعلم بالصواب وعلمہ اتم وا حکم۔

